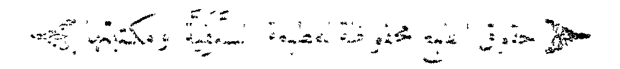
5W التي خالف فيهار شول بند سكانته ينهم أهرا تجاهلته « أَلْفَ أَصلها » « الامام نحي السُنَّة ، وتحجد د شبابها في جزيرة الكما الشيخ محمد بن عبد الوهاب « وتوسع فها على هذا الوضع » « عَلَامَةُ العراق » السبرجمود شكرى الألوسى القاهر ة 1787 <u>مُنْتَ الْسَحَ</u>

This file was downloaded from QuranicThought.com

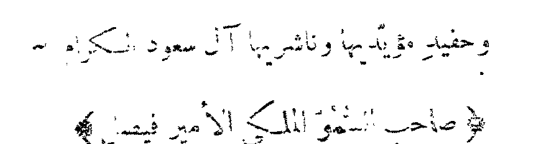


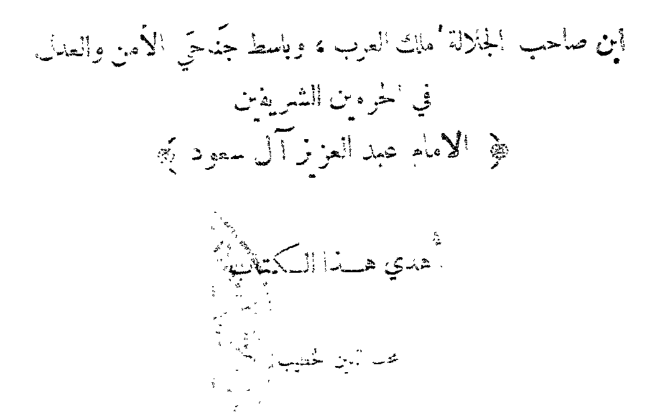


This file was downloaded from QuranicThought.com

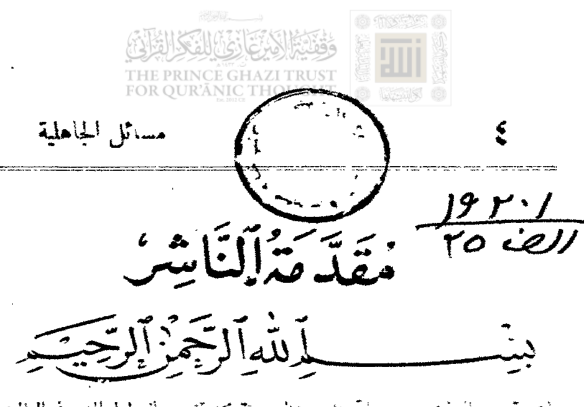


الى ذى النوريم سبْط صاحب الدعوة الى التوحيد محمد بن عبد انوهاب





This file was downloaded from QuranicThought.com



احسابته بيسا الدلمين الوصلي الله على سيدنا الماني محمد ٢٢ سارافع لوا. الهدى في العالمين

وبعد فان الحلفاء الراشدين ورجال الدولة في زمن بنى أمية كانوا يَوهدون بلواء الاسلام الى السواعد العربية تخوض به الآفاق شرقاً وغرباً ، والى الالسنة العربية تدعو اليه بادية وحاضرة ، شرقاً وغرباً ، والى الالسنة العربية تدعو اليه بادية وحاضرة ، فكانت الدولة على اتصال بجزيرة العرب تغذي الجيش من فتيانها ، وتُعنى بأحوال أهلهم في ريوعهم وبين جبالهم ، وتوسد الامور في الاقطر الى النوابيغ من مُقلائهم وحكائهم ، فكان وفي بيت الشعر وبين جدوع النخيل . فما برح الاسلام بذلك منصوراً ، ومماليكه بازدياد ، والناص يَدخلون في دين الله شعوباً وأتما ، إلى أن استدار الزمان مرًة أخرى فجراب الحلفاء من بني العباص الاعتماد على أهل السياسة والحية الدنيوية من الفرس في إقامة دعائم مُليكهم . ولم يكن أهل السياسة والدنيا منهم كم في إقامة دعائم مُليكهم . ولم يكن أهل السياسة والدنيا منهم كم



O

مقدمة الناشر

كان أهلُ النقوى والدين ، فأبدت المجوسيةُ نوا جَذِها ، ورغم الفتك بأبي مسلم فان الحال ظلَّت على ذلك الى زمن أمير المؤمنين المعتصم ، فأخذ دفَّة السفينة من أيدى الفُرُسُ وأسلمها الى أيدي غلمانه من الترك ، فنهض من شرّ واحد ووقع في شرّين : لان للفرس سابقة وحضارة ليس لهؤلاء مثلها . وفي هذه الحادثة يقول الاستاذ الامام الشيخ محمد عبده :

و خليفة عباسي أراد إن يصنع لنفسه و خلفه ، ويتس ما صنع المته ودينه . كتر من ذلك الجند الاجني ، و قام عليه الرؤساء منه ، فلم تكن الا عشية او ضحاها حق تغنب رؤساء الجند على الحمار ، واستبدوا بالسلطان دومهم ، وسارت الدولة في قبضتهم . وم يكن لهم دلك العدل الذي راضه الاسلام ، و القلب الذي هذبه الذين ، بل جاءوا الى لاسلام بخصونة الجبل ، يحملون الوية الظلم ، للسوا الاسلام على المانيم ، ولم ينفذ شى. منه إلى وجدانهم ، وكثير منهم كان يحمل إلهه معه يعيد في خلوته ويصني مع الجماعة الاسكين سلطنه ... ،

منذ تلك الازمان وجزيرة العرب مُهملة : لا تُعينها الدولة ولا تَستعين بها . وكانت نتيجة ذلك أن ( الجاهلية ، عادت الى جزيرة العرب واستقرَّت فيها قروناً طويلة

تم ظهر في صميم جزيرة العرب رجل عظيم لا يزال حقّه على المسلمين مهضوماً فيهم، وأعني به الرجل المصلح، داعي العرب والمسلمين المرجوع الى فطرة الاسـلام الاولى ، شيخ الاسلام محمد بن عيد الو تقاب مؤاف أصل هذا الكتاب ، هذا الرجل



نظر فيا عليه سكان جزبرة العرب في زمنه فرآهم في حالة سوء : العصبية الجاهلية كالتي نهمى عنها هادي البشر عمر محمد عقالية ، ودُعاه غبر الله كالذي جاء متطلق لاستئصال جُرْ ثومته ، والاحتيال بمختلف الاسباب للابتعاد عن الحق والهدى كالذى كان قبل معته عقالية . ثم التقاطع ، التغرق ، التواصي بالباطل دون الحق ، الاعتداء على حق الغير ، العطالة ، الكمل ، الحرافات والأوهام ، الضغينة ، الفوضى ، القذارة ، المكمل ، الحداع ، عدم الانقياد للنظام محيث كان كل رجل أمة وحده . هذه أمواض رآها مؤلف أصل هذا الكتاب موجودة في قومه وف بلاده ، ورأى السنة المحمدية تدور حول تطبير الانسانية من هذه الشوائب ، فقال في نفسه :

— إذن نحن فى مثل ما كانت عليه أهل الجاهلية !
جينئذ عاهد ربَّه على أن يعلن الحرب على هذه الأمراض وأن يُداويها بالطب النبوي من كتاب الله وسنة رسوله

قلت انه كان رجلا عظيما ، لانه ثبت فى جهاده الى أن لتي ربه ؛ فحوّل الله تلك الأوطان العربية على يده وبطريتمته من أخلاق الجاهلية وأطوارها الى الله يتميم الصلاة ساعة الدعوة اليها، وتؤتى الزكاة عند استحقاقها، ولا يُشهد رمضان فيها ما يشاهده فى مصر والشام والعراق من فضائح ، ويحجّون بقلوب لا مُتَسَمَ



فيها لغير الايمان بالله ، وكل رجل منهم عنده كَغَنَّهُ يحمله مع سلاحه إذا ناداه الامام للجهاد

ان تحويل هذه الامة ممما كانت عليه الى ما صارت اليه ليس من الامور الهينة، وأنا كلَّما تصوَّرتُ في ذهني ُعظَمة محمر بين عبر الو هاب رحمه الله يتضاءَل فى نظرى كثبر من الشخصيَّات التى انا مُعْجَبٌ بِها ، فأنظر اليه بعين الاكبار والاجلال

نعم ، ان فى نجد جموداً وشدَّة ، لكنها ناشتان عن عَزنة النجديين فى بلاد مُنزُوية عن مَمَرَ الام ، وأنا على يقين بأن اتصال نجد بالحجاز ، واتصال النجديين والحجازيين يحجّاج الاقطار ، وازدياد عدد الحجيج باستتباب الامن ورسوخه ، سيكون فيه خير عظيم للحجاز ونجد والعالم الاسلامي جميعا

وبعد فان هذه الرسالة احدى نظرات محمد بن عبر الو هاب الى المرض العـام الذي كان سكان الجزيرة العربيـة مصابين بأعراضه والظاهر أنه جعلها رموس أقلام ليتوسع فيها يوماً ما ، فلم يتيسم ذلك له وقد تُطبعت فى الهنـد على اختصارها الذي جعلها عقام فهرس المسائل المائة التي خالف فيها رسون

الله منطقي أهل الجاهلية من الاميين والكنابيين . ولمّا رأى علامة العراق السبد محمود شكرى الالوسى (رحمه الله) اختصارها ، وأدرك أنها ليست تأليفاً ولكنها مذكرة لتأليف عمدَ الي شرحها . ولا أعني شَرْح ألفاظها بل شَرْح معانيها ، أي أنه أتم العمل الذي كان يريد المصلح النجدي العظيم أن يُتِمَه

ولما كان كتاب السيد محمود شكرى الالوسى لا يزال يخطوطا ومجنهى أن تجتاحه الجوائح ، فقد رأى صديتي أديب العراق السيد محمر مهم الاثرى ـ وهو خير من أنجبهم العلامة الالومي ـ أن يجعل هذا الكتاب هديتة الي عند زيارته القاهرة في شهر صفر سنة ١٣٤٧ ، ورأيت من قدر هذه الهدية عندي أن أبادر الى طبعها ووضعها بين أيدي الناس تعميا لفائدتها ، وأن أجعلها هدية المكتبة السلغية الى سيد شباب هذه الدعوة الامير فيصل السعود لانه كاورت محائها بآبائه ورث صاحب الدعوة نفسه من طرف مة ، فلم أجد أحداً أولى بها منه . والله ولي التوفيق نفسه من طرف مة ، فلم أجد أحداً أولى بها منه . والله ولي التوفيق

الشعرة : ٣ وسع فأول ه ٢٠

Λ

محت لديها لجطيب



خطية الكتاب



الحد فله الذي هدانا للدين المبين ، وأنار لنــا الصراط المستقيم \* والصلاة والسلام على سيد الاولين والآخرين ، وعلى آله وأصحابه الغر الميامين

أما بعد فيقول العبد المفتقو الى عفو الله وغفرانه محمود شكري الألوسي البغدادي كان الله تعالى له ، وأحسن عمله : أي قد وقفت على رسالة صغيرة الحجم كثيرة الفوائد تشتمل على نحو مائة مسألة من المسائل التي خالف فيها رسول الله وتشيئ أهل الجاهلية من الاميين والكتابيين ، وهي أمور ابتدعوها ما أنزل الله بها من سلطان ولا أخذت عن نبي من النبيين . ألفها الإمام محيي السنّة ، وعبدتد الشريعة النبوية ، أبو عبد الله محمد بن عبد الوهاب النجدي الحذالي تغمده الله تعالى برحمته . فرأينها في غاية الانجاز ، بل كادت نعد من قبيل الالغاز . قد عبر عن كثير منها بعبارة بل كادت نعد من قبيل الالغاز . قد عبر عن كثير منها بعبارة من ينظرها أيظن أنها فهرس كتاب ، قد عُمَّت فيه المسائل من



غيرَ فضول ولا أبواب ، ولاشتمالها على تلك المسائل المهمة الآخذة بيد المتمسك بها الى منازل الرحمة ، أحببت' أن أعلق عليها شرحاً يفصل مجملها ويكشف معضلها من غير ايجاز مخل ولا إطناب ممل. مقتصراً فيه على أوضح الاقوال ومبيناً ما أورده من برهان ودليل، عسى الله أن ينفع بذلك المسلمين ويهدي به من يشا. من عباده المتقبن فيكون سبباللثواب، والفوز يوم العرض والحساب، والأمن من أليم العذاب ، وما توفيقي الا بالله، عليه توكلت واليه أنيب

### بسراني الجرابي في

قال المصنف رحمة الله تعالى عليه :

هذه مسائل خالف فيها رسول الله عقيلية ماعليه أهل الجاهلية المكتابيين والاميين مما لا غلى لمسلم عن معرفتها فالضد بظهر حسنه الضد ، وبضدها تنميز الأشياء . وأهم ما فيها وأشد ، خطراً عدم إيمان اقلب بمساجاء به الرسول عقيلية ، فإن انضاف إلى ذلك استحسان دين الجاهلية والايمان به تمت الخسارة والعياذ بالله تعالى كما قل تعالى لا والذين آمنوا بالبساطل وكفروا بالله أولئك هم الخامرون ،



﴿ دعاء الصالحين ﴾

﴿ المسألة الاولى ﴾ : أنهم يتعبدون باشر ال الصالحين في دعا. الله تعالى وعبادته وبرون ذلك من تعظيم الصالحين الذي يحبه الله ويريدون بذلك شفاعتهم عند الله لظنهم أنهم يحبون ذلك كما قال تمالى في أوائل الزمر « إنا أنزلنا اليك الكتاب بالحق فاعبد الله مخلصاً له الدين ألا لله الدين الخالص والذين اتخذوا من دونه أولياء ما تعبدهم الا ليقربونا إلى الله زَلَغي أن الله بحكم بينهم فيأ عم فيه يختلفون » وقال تعالى « ويعبدون من دون الله ما لايضر هم ولا ينفعهم ويقولون هؤلاء شغعاؤنا عند الله ، وهذه أعظم مسأنة خالفهم فبها رسول الله يتطبير فأتى بالاخلاص وأخبرهم أنه دين الله الذي لا يقبل من أحد سواه وأخبر أن من فعل ما يستحسنونه فقد خرم الله عليه الجنة ومأواه النار وهذه المسألة هي الدين كله ولأجلها تغرق الناس بين مسلم وكافر وعندها وقعت العداوة ولاجلها شرع الجهاد كما قال تعالى في البقرة ﴿ وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدىن لله » 🖌 التفر أق ≽

﴿ الثانية ﴾ : أنهم متفرقون ويرون السمع والطاعة مهانة ورذالة فأمرهم الله بالاجتماع ونهاهم عن التفرقة فقال عز ذكره



١٣

 د يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حقَّ تَقْسَانُه ولا تموتُنَّ الا وأنتى مسلمون واعتصبوا بحبل الله جميعاً ولا تغرُّفوا واذكروا نعبة الله عليكم اذكنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخوانا وكنتم على شَفًا حفرة من النار فأ قلدكم منها كذلك يبين الله لـكم آياته لعليكم تهتدون ، يقال آراد سبحانه مما ذكر ماكان بين الاوس والحزرج من الحروب التي تطاولت مائة وعشرىن سنة الى أن الف سبحانه بينهم بالاسلام فزالت الاحقاد قاله ابن اسحاق وكان يوم بعاث آخر الحروب التي جرت بينهم وقد فصل ذلك في الكامل . ومن إلنام من يقول أراد ماكان بين مشركي العرب من التنازع الطويل والقتال العويض ومنه حرب البسوس كما نقل عن الحسن رضي لله عنه وقال تعالى لا فاتقوا الله ما استطعتم واسمعوا وأطيعوا ، إلى غير ذلك من الآيات الكرمة النباصة على النهى عن الاستبداد والتفرق وعدم الانقياد والطاعة مما كان عليه أهل الجاهلية

﴿ مُخْالَقَةً وَنِي الأمر ﴾

(الثائثة): ان مخالفة ولي الامر وعدم الانقياد له عندهم فضيلة وبعضهم يجعله ديناً . فخالفهم النبي بيسيخ في ذلك وأمرهم بالصبر

13

المسألة 🌱 و ع

على جور الولاة والسمع والطاءة والنصيحة لهم وغلظ في ذلك وأبدى وأعاد . وهذه الثلاث هي التي ورد فيها ما في الصحبح عنه يتليخ ﴿ يرضى لكم ثلاثًا : أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئًا، وأن تعتصموا بحبل الله جميعاً ، وأن تناصحوا من ولاه الله أمركم ، وروى البخاري عن ابن عباص عن النبي يُملِّ قال ( من كر • من أميره شيئًا فليصبر فانه من خرج من السلطان شيراً مات ميتة جاهلية » وروى أيضاً عن جنادة بن أبي امية قال : دخلنا على تحبادة بن الصامت وهو مريض ، فقلنا : أصلحك الله حدَّث بحديث بنغمك الله به سمعتَه من النبي عَصَّلَيْهُم . قال : دعانا النبي ميكن فبايعنا فقال فيما أخذ علينا أن بايعنا على السمع والطاعة فيمنشطنا ومكرهنا وعسرنا ويسرنا واثرة علينا وأن لاننازع الأمو أهله الا ان تركوا كفراً بواحًا عندكم من الله فيه برهان . والأحاديث الصحيحة في هذا الباب كثيرة ولم يقع خلل في دين الناس أو دنياهم الامن الاخلال بهذه الوصية

FOR QUR'ÀNIC THOUGH

#### ﴿ التقليد ﴾

﴿ الرابعة ﴾ : أن دينهم مبني على أصول أعظمها التقليد فهو القاعدة الكبري لجميع الكفار من الأواين والآخرين كما قال

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT مسائل الجاهلية

تعالى في الزخرف ٥ وكذلك ما أرسلنا من قبلك في قوية من نذير لا قال متر فوها انا وجدنا آباء نا على أمة وانا على آثارهم مقتدون ، قال أو لو جتنكم بأهدى مما وجدتم عليه آباءكم قالوا انا بما أرسلتم به كافرون ، فأمرهم الله تعالى بقوله في سورة الاعراف ٥ اتبعوا ما أنزل اليكم من ربكم ولا تتبعوا من دونه أو لياء قليلا ما تذكرون، وقال تعالى ٥ واذا قيل لهم اتبعوا ما أنزل الله قالوا بل نتيع ما الفينا عليه آباءنا أو لو كان آباؤهم لا يعقلون شيئاً ولا يهتدون ، الى غير ذلك مما يدل على أن أهل الجاهلية كانوا في ربقة التقليد لا يحكون لهم رأيا ولا يشغلون فكراً فاذلك تاهوا في أودية الجهالة وهكذا كل من سلك مسلمكم في أي عصر كان

E GHAZI TRUST

15

فو لاقتداء بالعالج الفاسق أو العابد الجاهل ک

﴿ الحامة ﴾ : الاقتداء بفسقة أهل العلم وجهالهم وعبادهم فحذرهم الله تعالى من ذلك بقوله « يا أيها الذين آمنوا ان كثيراً من الأحبار والرهبان ليأكلون أموال الناص بالباطل ويصدون عن سبيل الله ٤ وقال تعالى « قل يا أهل السكتاب لاتفلوا في دينكم غير الحق ولا تتبعوا أهواء قوم قد ضلوا من قبل وأضلوا كثيراً وضلوا عن سواء السبيل ٤ الى آيات أخر تنادي ببطلان الاقتداء بالفساق وأهل الضلالة والغي وذلك من سنن أهل الجاهلية وطرائقهم



المسألة ٦

المعوجة

الاحتجاج بما كان عليه الآبا. بلا دليل )

﴿ السادسة ﴾ : الاحتجاج بما كان عليه أهل القرون السالغة من غير نحكم العقل والأخذ بالدايل الصحيح وقد أبطل الله تعالى ذلك بقوله في طَهْ ﴿ قَالَ فَمْنَ رَبُّكَمَا يَامُوسَى ، قَالَ رَبْنَا الَّذِي أَعْطَى كل شيء خلَّقه ثم هدى ، قال فما بال القرون الأولى قال علمها عند ربي في كتاب لايضل ربي ولا ينسى الذي جعل لكم الأرض مهداً وسلك لكم فيها سبيلا وأنزل من السهاء ماء فأخرجنا به أزواجاً من نبات شتى كلوا وارعوا أنعامكم ، الح وقال تعالى في القصص « فلما جاءهم موسى بآياتنا بينات قالوا ماهذا الاسحر مغترى وما سمعنا بهذا في آبائنا الأولين . وقال موسى ربي أعلم بمن جاء بالهدى من عنده ومن تكون له عاقبة الدار انه لايفلح الظالمون ، وقال عز ذكره في سورة المؤمنين « واقد أرسلنا انوحاً إلى قومه فقال ياقوم اعبدوا الله ما لـكم من آلَه غيره أفلا تتقون فقال الملاً الذين كغروا من قومه ما هذا الا بشر مثلكم يريد آن يتغضل عليكم ولو شاء الله لا نزل ملائكة ما سمعنا بهذا في آبائنا الأولين ان هو الارجل به جنة فتر بصوا به حتى حين ، وقال تعالى في ص ﴿ وأنطلق الملا منهم أن امشوا وأصبروا على آلهتكم أن هذا



لشي. يراد ما سمعنا بهذا في الملة الآخرة ان هذا الا اختلاق فجعلوا مدار احتجاجهم على عدم قبول ما جا.ت به الرسل انه لم يكن عليه أسلافهم ولا عرفوه منهم .فانظرالى سو. مداركهم وجود قرائحهم ولو كانت لهم أعين يبصرون بها أو آذان يسمعون مها لعرفوا اخق بدابله والقادوا لليقين من غير تعليله وهكذا أخلافهم ووراثهم قد تشابهت قلوبهم

INCE GHAZI TRUST

17

﴿ الاحتجاج على الحق بقلة أهله ﴾

﴿ السابعة ﴾ : الاعتماد على الكثرة والاحتجاج بالسواد الاعظم والاحتجاج على بطلان الشي. بقلة أهله فأنزل الله تعالى ضد ذلك وما يبطله نقال في الانعام لا وان تطع أكثر من في الأرض يضاوك عن سبيل الله ان يتبعون الا الظن وان م الا يخرصون ان ربك هو أعلم من يضل عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين ٥ قالكثرة على خلاف الحق لاتستوجب العدول عن اتباعه لمن كان له بصيرة وقلب فالحق أحق أحق بالاتباع وان قل أنصاره كم قال تعالى لا قال لقد ظلمك بسؤال نعجتك الى نعاجه وان كثيراً من الخلطاء ليبغي بعضهم على بعض الا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وقليل ما ه ٥ فأخبر الله عن أهل الحق انهم قليلون غير ان القلة

E GHAZI TRU **QUR'ÂNIC THOUGH** المسألة ٨

تعبّرنا أنّا قلبل عديدنا فقلت لها إن الكرام قلبل <sup>(()</sup> فالمقصود ان من له بصيرة ينظر الى الدليل ويأخذ مايستنتجه البرهان وان قلَّ العارفون به المنقادون له ومن أخذما عليه الأكثر وما ألفته العامة من غير نظر لدليل فهو مخطي سالك سببل الجاهلية مقدوح عند أهل البصائر

١V

الاستدلال على بطلان الشيء بكونه غريباً

﴿ الثامنة ﴾ : الاستدلال على بطلان الشيء بكونه غريبًا فرد ألله تعالى ذلك بقوله في هود « فلولا كان مِن القرون مِن قباحَمَ أولو بقية ينهون عن الغساد في الأرض الاقليلا ممن أنجينا منهم واتبع الذين ظلموا ما أنرفوا فيه وكانوا مجرمين ، ومعنى الآية «فلولا كان » تحضيض فيه معنى التفجع، أي فهلا كان « من القرون ٥ أي الأقوام المقتربة في زمان واحد دمن قبلكم أولو بقية، أي ذو خصلة باقية من الرأي والعقل أو ذو فضل على أن يكون البقية أسما للغضل والهاء (٢) للنقل ومن هنا يقال فلان من بقية القوم أى من خيارهم ومنه قولهم في الزوايا خبايا وفي الرجال بقايا ، «ينهون عن الفساد في الارض » الواقع فما بينهم حسيما ذكر في قصصهم، وفسر الفساد بالكفر وما اقترن به من المعاصى، و الا قليلا ممن أنجينا منهم ، استثناء منقظع أي والحن قليلا منهم أتجينا (١) لسموال (٢) أي عار التانيث في و قِيْهَ ،



۱۸

الحومهم كانوا ينهون فرانخداع أهل القوة والحيلة بقوتهم وحيلتهم ك (التاسعة) : الاستدلال على المطلوب والاحتجاج بقوم أعطوا من القوة في الغهم والادراك وفي القدرة والملك ظناً أن ذلك يمنعهم من الضلال ، فرد الله تعالى ذلك عليهم بقوله سبحانه في الاحقاف لافلما رأوه عارضا مستقبل أودينهم قالوا هذا عارض محطونًا بل هو ما استعجلتم به ريح فيها عذاب أليم. تدمُّر كل شي. بأمر ربها فأصبحوا لا أيرى الامساكنهم، كذلك نجزي القوم المجومين . والقد مَكْنَّاهم فيما إن مكناكم فيه وجعلنا لهم سمعاً وأبصارا وأفتدة فما أغنى عنهم سمعتهم ولا أبصارهم ولا أنشدتهم من شيء لذ كانوا يجحدون بآيات الله وحاق يهم ما كانوا به يسمزون » ومعنى الآية «والقدمكناه» أي قورينا عاداً وأقدرناهم. و دما، في قوله تعالى فيما أن مكناكم فيهموصولة أو موصوفة و دان، نَافِيةِ أَي فِي الذي أو في شي. ما مكناكم فيه من السعة والبسطة وطول الاعمار وسأثر مبادي والتصر فات كافي قوله تعالى « ألم ترتوا كم أهاكنا من قبلهم من قرن مكناهم في الأرض ما لم نمكن لكم » ولم يكن اللغي بالمظ لاما ، كراهة لتنكرير اللفظ وأن اختلف للعني دوجعننا فبرحمة وأبصارا وأفثدته ليستعملوها فيا خنقت لهويعرفوا

المسألة م

لكل منها ما نيطت به معرفته من فنون النعم ، ويستدل بها على شئون منعمها عز وجل ويداوموا على شكره جل ثناؤه ﴿ فَمَا أَغْنَى عنهم سمعهم »حيث لميستعملوه في استماع الوحي ومواعظ الرسل ، « ولا أبصاره » حبث لم بجتلوا بها الآيات التكوينية المرسومة في صحائف العالم ، ﴿ وَلا أَفَتَدْتَهُم عَاجَيْتُ لَمْ يَسْتَعْمَلُوهَا فِي مُعْرَفَةَ اللَّهُ تعالى ﴿ من شيء ﴾ أي شيئًا من الاشياء ومن مزيدة التوكيد وقوله د إذ كانوا يجحدون بآيات الله ، تعليل للنغى < وحاق بهم ما كانوا</p> به يسمزؤن، من العذاب الذي كانوا يستعجلونه بطريق الاستهزاء ويقولون « فأتنا يما تعدنا إن كنت من الصادقين » فهذه الآية تبطل الاحتجاج بقوم أعطوا ما أعطوا من القوة في الغهم والادراك وفي القدرة والملك ظناً أن ذلك يمنعهم من الضلال . ألا ترى أن قوم عاد كما أخبر عنهم التنزيل كانوا من القوة والبسطة في الاموال والابدان والادراك وسعة الاذهان وغير ذلك ثما لم يكن مثله للعرب الذين أدركو الاسلام ومع ذلك ضلّوا عن سواء السبيل وكذبوا الرسل بالاباطيل فالتوفيق للايمان بالله ورسله والاذعان للحق وسلوك سبله أتما هو فضل من الله تعالى لا لكثرة مال ولا خسن حال ومن يردَّ الحق ويستدل بكون من هو أحسن حالًا منه



مسائل الجاهلية

۲+

لم يقبله ولم يحكم عقله ويتبع ما يوصله اليه الدايل فقد ساك سبيل الجاهلية وحادعن المحجة المرضية ، ومثل هذه الآية قوله تعالى « وكانوا من قبلُ يستغتجون على الذين كغروافلها جاءهم ماعرفوا كفروا به فلعنة الله على الكافرين ٢ . كان المهود يعلمون من كتبهم رسالة محمد يميح وأن الله سيرسل نبياً كريماً من العرب وكانواقبل بعثته يستفتحون على المشركين ببعثته ويقولون يا ربنا أرسل النبي الموعود ارساله حتى ننتصر على الاعداء فلما جاءهم ما عرفوا وهو محمد يتشيخ كغروا به حسداً منهم أن تكون النبوة في العرب وهم برعمهم أحسن أثاثا ورثيا ولم يعلموا أن النبوة والايمان بها فضل من الله يؤتيه من يشاء . ومثنها أيضاً قوله تعالى « الدين آ تيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أيناءهم ران فريتما منهم ليكتمون الحق وهم يعمُون الحقَّ من ربك فلاتكونن من المترين» الضمير في قوله يعرفونه عائد على العلم في قوله ﴿ وَلَمَّنَ اتَّبِعَتَ اهْوَاءَهُ مَنْ بِعَدْ مَا جاله من العلم إنك إذاً لمن الظالمين ، فكمانهم الحق وعدم جريبهم على مقتضى علمهم لما فيهم من الجاهلية والاعتقاد أن فضل الله متصور عليهم لايتعداهم الى غيرهم وآية الانعاء موافقة لهذه الآية لفظاً ومعنى وهي قوله تعالى ٥ قل أي شيء أكبر شهادة قل



المسألة • (

الله شهيد بيني وبينكم وأوحي الي هذا القرآن لأنذركم به ومن بلغ أثنكم لتشهدون أن مع الله آلهة أخرى قل لا أشهد قل انما هو آله واحد واننى بري. مما تشركون . الذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبنا.هم الذين خسروا أنفسهم فهم لا يؤمنون.

﴿ انْحَداع أَهل الثروة بتروتهم ﴾

(العاشرة) : الاستدلال يعطاء الدنيا على محبة الله تعالى . قال سبحانه « وما أرسلنــا في قرية من نذير الأ قال مترفوها إنا بما ارسائم به كانرون . وقالوا نحن أكثر أموالا وأولاداً وما نحن بمعذًا بين قل ان ربي يبسط الرزق لمن يشا. ويقدر ولكن أكثر الناس لايعلمون , وما أموالكم ولا أولادكم بالتي تقربكم عندنا زلغي الآمن آمن وعمل صالحاً فاولئك لهم جزاء الضعف بما عملوا وهم في الغرفات آمنون . والله بن يسعون في آياتنا معاجزين أولئك في العذاب محضرون . قل أن ربي يبسط الرزق لمن يشا. من عباده ويقدر له وما أنفتتُم من شيء فهو يُخلفه وهو خير الرازقين ۽ وقال في سورة القصص « وما كنت مجانب الطور إذ نادينا و لكن رحة ً من رابك لتنذر قوماً ما أتناهم من الذير من قبلك لعلَّهم يتذكرون . ولولاأن تصيبهم مصيبة بما قدمت أيديهم فيقولوا ربد لولا أرسات



22

الينا رسولا فنتبع آياتك ونكون من المؤمنين . فلما جا.هم الحق من عندنا قالوا لولا اوتي مثل ما آوتى موسى أولم يكفر وابما أوتي موسى من قبل قانوا يسحران تظاهرا وقالوا انا بكلكافرون قل فأتوابكناب من عند الله هو أهدى منهما أتَّبعه ان كنتم صادقين. قان لم يستجيبوا لك قاعلم أنما يتبعون أهواءهم ومن أضل ممن اتبع هواء بغير هدى من الله أن الله لا مهدي القوم الظالمين ، وفي آية أخرى في سورة القصص يقول الله سبحانه « أن قارون كان من قوم موسى فبغي عليهم وآنيناه من المكنوز ما ان مفاتحه لتنو. بالعصبة أولى القوة إذ قال له قومه لا تفرح إن الله لا يحب الفرحين وابتغ فيها آتاك الله الدار الآخرة ولا تنسرَ الصيبكَ من الدنيا وأحسنُ كما أحسن الله البك ولاتبغ نفساد في لارض إن الله لا يحب المفسدين . قال أما أوتيته على عد عندي أوَ لَمْ يعلِّم أَنَاللَهُ قد أَهلك من قبله من القرون من هو أشد منه قوة وأكثر جما ولا يسالحن ذنومهم المجرمون، الى آخر الآية نقد كفانا الله تعالى إطال هذه الخصلة الجاهلية بقولهفي الآية الأولى « قُلَى أَنْ رَبِي يَبْسَطُ أَثْرِزَقَ لَمْنَ يَشَاءَ ﴾ وفي الآيةالاخرى بقوله ۵ أولم يعلى ان الله ، الخ فعلمنا من ذلك أن محبة الله ورضاء الله أنه أنكون بطاءته والانقياد لرسله والاذعان للحق بأتباء البرهان. وأماكثرة لمار وسعة لنرزق وعيش الرغاء فلا دليل فيه على نجاة

المسألة والمحصة

22

المنعم عليه ممثل ذلك ولو كانت الدنيا وما فيها تعادل عند الله جناح بعوضة ما سقى من عصاه شرية ما. قال سبحانه «ولولا ان يكون الناس أمة واحدة لجعلنا لمن يكفر بالرحمن لبيوتهم سقفاً من فضة وممارج عليها يظهرون » وعلى ذلك قول القائل <sup>(1)</sup>: كم عالم عالم أعيت مذاهبه وجاهل جاهل تلقاه مرزوقا <sup>(1)</sup> ومما ينسب ابعض الأكابر : ومما ينسب ابعض الأكابر : فان المال يغنى عن قريب وان العلم باق لا يزال والشواهد كثيرة والمقصود أن ماكان عليه أهل الجاهلية من كون زخارف الدنيا من الادلة على قرب من حازها من الله وقبوله عنده فقول بعيد عن الحق ومذهب باطل لاينبغي لمن له بصيرة أن يعول عليه

PRINCE GHAZI TRUST

FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

﴿ الاحتخفاف بالحق نضعف أهله ﴾

( الحادية عشرة ): الاستدلال على بطلان الشيء بأخلة الضعفاء به وضعف فهم من أخذ به على مايدل عليه قول قوم نوح له كما حكاء عنهم الكتاب الكريم قال تعالى فى سورة الشعراء لا كذ بت قوم نوح المرسلين . إذ قال لهم أخوعم نوح ألا تتقون . اتي لكم قوم نوح المرسلين . مدين يحي المصبور بابن الراودي المادد. (٢) هو أبو الحسين حدين يحي المصبور بابن الراودي الماد. (٢) وبعده : هذا إذي ترك اللوهم حائرة وصير الله، المحري نامية.



22

وسول أمين . فانقوا الله وأطيعون . وما أسألكم عليه من أجر إن اجريَ الاعلى رب العالمين : فاتقوا الله وأطيعون. قالوا أنؤمن لك واتبعك الارذلون . قال وما علمي بما كانوا يعملون . ان حسامهم الا على ربي لوتشعرون. وما أنا يطارد المؤمنين . أن أنا الا نذير مبين » فانظر الى قوم نوح كيف استنكفوا من اتباع نبيهم لسبب اتباع الضعفاء له وذلك لـكون مطمح أنظارهم الدنيا والآ لو كانت الآخرة همهم لاتبعوا اخق ايتما وجدوه ولكن لجاهليتهم أعرضوا عن الحق لاتباع شهواتهم . وانظر الى هوقل لما كان من العقل والبصيرة على جانب عظم اعتقد أتباع الضعفا. دايلا على الحق فقال في جملة ما سأل أبا سغيان عن رسول الله عَظَّالَةٍ : وسألتك اشراف النام اتبعوه أو ضعفاؤه ? فذكرت أن ضعفا وهم اتبعوه وهم أتباع الرسل . ومثل ذلك قبله تعالى في سورة هود ﴿ ولقد أرسلنا نوحًا إلى قومه اني لكم نذير مبين . ألا تعبدوا إلا الله اني أخاف عليج عذاب يوم أليم. فقال الملا الذين كفروا من قومهمانراك الا بشراً مثننا وما نواك اتبعك الا الذين م أراذانا بادي الوأي ومأخرى المكم علينا من فضل بل نظنكم كذبين ، الآيات ﴿ ومم انصار الحق يما ليس فيهم ﴾ ﴿ المانية عشرة ﴾ : من خصال الجاهلية رمي من أتبع الحق

بعدم الاخلاص وطلب الدنيا . فرد الله عليهم بقول نبيهم الذي

المسانة مرومهم

حكاه الله عن نوح فى الآية الاولى المذكورة فى المسألة الحادية عشرة بقوله لا قالوا أنؤمن لك واتَّبعك الاردلون . قال وما علمي بما كانوا يعملون . انْ حسابهم الاعلى ربي لو تشعرون ، . ومقصودهم ان اتباعك فقرا. آمنوا بك لينالوا مقصدهم من العيش لا ان ايمانهم كان لدليل يقتضي صحة ما جئت به ، فلهذا رد عليهم بما رد

**QUR'ANIC THOUGH** 

20

﴿ التكبر عن نصرة الحتى لان انصاره ضعفاء ﴾

﴿ الثالثة عشرة ﴾ : من خصال الجاهلية . الاعراض عن الدخرل فى الحق الذي دخل فيه الضعفاء تكبراً وأنفة ، فرد الله تعالى عليهم ذلك بقوله فى سورة الانعام ٥ ولا تطرير الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه ما عليك من حسابهم من شي وما من حسابك عليهم من شيء فتطردهم فتكون من الظالمين . وكذلك فتناً بعضهم ببعض ليقولوا أهؤلاء من الله عليهم من بيننا وكذلك فتناً بعضهم ببعض ليقولوا أهؤلاء من الله عليهم من بيننا وتولى أن جاءه الاعمى ٥ وغيرذلك . وحاصل الرد ان من آمن من أليس الله باعلم بالشاكرين ٥ . ومثل ذلك قوله تعالى ٥ عبس هؤلاء الضعفاء انما كان إيمانه عن برهان لا كازيم خصومهم واست أنت بمسئول عنهم ولاهم مسئولين عن حسابك ، فطردهم عن ياب ألايمان من الظلم بكان



27

استدلالهم على بطلان الشيء بكونهم أولى به لوكانحة 
 الرابعة عشرة > : الاستدلال على بطلان الذي بكونهم
 أولى به لوكان حقا قال تعالى في سورة الاحقاف « وقال الذين كغروا للذين آمنوا لوكان خيراً ما سبقونا اليه وإذلم يهتدوا به فسيقولون هذا فك قديم » بعد قوله « قل أرأيتم ان كان من عند الله وكغرتم به وشهد شاهد من بني اسرائيل على مثله فا من واستكوني »

﴿ جهلهم بالجامع والفارق ﴾

( الحامسة عشرة ) : الاستدلال بالقياس الفاسد وانكار القياس الصحيح وحبابهم بالجامع والفارق . قال تعالى فى سورة المؤمنين د فقال الملا الذين كفروا من قومه ما هذا الابشر مثلكم بريدان يتفضل عليكم ولو شاء الله لا نزل ملائكة ما سمعنا بهذا فى آبائنا الاولين . ان هو الا رجل به جنة فتربصوا به حتى حين » وقبل الآية « ولقد أرسلنا نوحاً الى قومه» شروع فى بيان اهمال الناص وتركم النظر والاعتبار فيا عدد سبحانه وتعالى من النعم قبل هذه الآية ومن خافهم من زوالها وفى ذلك تخويف لقريش ، وتقديم قصة نوح علبه السلام على سائر القصص مما لايخفى وجهه . فقال متعطفاً عليهم ومستميلا لهم إلى الحق ه ياقوم اعبدوا الله آي



المسألة 10

اعبدوه وحده «مالكم من اله غمره» استثناف مسوق لتعليل العبادة المأمور مها«أفلاتتقون» الهمزة لانكار الواقع واستقباحه والفاء للعطف على مقدر يغتضيه المقام أي أتعرفون ذلك أي مضمون قوله تعالى « ما الـكم من إلَّه غيره.» فلا تتقون عذابه تعالى الذي يستوجبه ما أنتم عايه من ترك عبادته سبحانه وحده واشراككم به عز وجل في العبادة مالا يستحق الوجود \_ لولا ابجاد الله اياه \_ فضلا عن استحقاق العبادة، فالمنكر عدم الاتقاءمم تحقق ما يوجبه «فقال المارَّ، أى الاشراف ( الذين كغروا من قومه ، وصف الملا بالكفر مع اشراك الكل فيه الايذان بكمال عراقتهم وشدة شكيمتهم فيه وليس المراد من ذلك الاذمهم دون التموز عن اشراف آخرين آمنوا به عليه السلام أولم يؤمن به أحد من أشر افهم كما يفصح عنه قوله « ما نُراك اتبعك الا الذين م أرادانا » وهذا القول صدر منهم لعوامهم «ما هذا الا بشر مثلكم» أي في الجنس والوصف من غير فرق بينكم وبينه، وصفوه عليه السلام بذلك مبالغة في وضع رتبته العالية وحطها عنمنصب النبوة، وصفوه بقوله سبحانه وتعالى «مريد أن يتغضل عليكم» اغضابًا للمخاطبين عليه السلام واغراً للهم على معاداته . والتفضل طنب الفضل وهو كناية عن السيادة كأنه



27

قيل يريد أن يسودكم ويتقدمكم بأدعا. الرسالة مع كونه مثلكم. دولو شا. الله لانزل ملائكة ع بيان لعدم رسالة البشر على الاطلاق على زعمهم الفاسد بعد تحقيق بشريته عليه السلام أي ولو شاء الله تعالى إرسال الرسول لارسل رسلامن الملائكة وأنسأ قيل لأنزل لان ارسال الملائكة لا يكون الا بطريق الانزال دما سمعنا مهذا ف آبائنا الاواين، هذا اشارة إلى الكلام المتضمن الامر بعبادة الله عز وجل خاصة ، والكلام على تقدير مضاف أي ما سمعنا مثل هذا الكلام في آبائنا الماضين قبل بعثته علبه السلام . وقدر المضاف لان عدم السماع لكلام نوح المذكور لا يصلح للرد فان السياع المثنه كان في القبول؟ أن هو الارجل به جنة ٢ أى ما هو الا رجل به جنون أو جن مخبلونه ولذلك يقول ما يقول « فتر بصوا به حي حين » فاحتملوه وأصبروا عليه وانتظروا لعله يغيق مما هو فيه محمول على مرامي أحوالهم في المكابرة والعناد واضرابهم عمما وصغبه عليه السلام به من البشرية وارادة التفضل الى وصفه بما ترى وهج يعرفون أنه عليه السلام أرجح الناس عقلا وأرزنهم قولا وهو محمول على تناقض مفالاتهم الغاسدة قانلهم الله تعالى أنى يؤفكون . و تمي س الفاسد والصحيح والجامع والفارق مفصل في كتب الاصول ، فبين الرسل عليهم السلام وسائر النام مشابهة من

جهة البشرية ولوازمها الضرورية فيصح حينئذ قياس الرسل على غيرهم فيها وعليه قوله تعالى «قل انما أنا بشر متلكم » .وبين الرسل والانبياء عليهم السلام وغيرهم من البشر فروق كثيرة منها أن الله تعالى اصطفاهم على الناس برسالته وبكلامه ووحيه وخصهم بذلك فلا يقاس أحد من الناس بهم حينئذ من هذه الجهة كا لايصح قياس غيرهم بهم في سائر خصائصهم التي فصلت في غير هذا الموضع . فالجاهلية لم يبيزوا بين القياس الصحيح والفاسد ولا عرفوا الجامع ولا الفارق كم سمعت من قياسهم الرسل على غيرهم وهكذا أثباعهم اليوم ومن هو على شاكلتهم

QUR'ÀNIC THOUGH

29

انسالة ۲

## ﴿ الْعَادُ فِي الصالحين ﴾

﴿ السادسة عشرة ﴾ : الغلو في الصالحين من العلماء و لاولياء كقوله تعالى في سورة النوبة « وقالت اليهود عزير ابن الله وقالت النصارى المسبح ابن الله ، ذلك قولهم بأفواههم يضاهتون قول الذين كفروا من قبل قاتلهم الله آلى يؤفكون . أنخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دومن الله والسبح ابن مرم وما أمروا إلا ليعبدوا إلها واحداً لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون . يريدون أن يطفئوا نور الله بأفواههم ويأبي الله إلا أن يتم نوره ولو كرء الكافرون » فاتخاذ أحبار الناس أرباباً يحللون ويحرمون ويتصرفون





۲.

مسائل الجاهلية

في الكون وينادون في دفع ضر أوجلب نفع من جاهلية الكتابيين ، ثم سرى الى غيرهم من جاهليه العرب ، ولهم اليوم بقايا في مشارق الارض ومغاربها تصديقاً لقول النبي عطية « لتتبعن سنن من كان قبلكم ، الحديث. حتى نوى غالب الناس اليوم معرضين عن الله وعن دينه الذي ارتضاء متوغلين في البدع تائمهن في أودية الضلال معادين للكتاب والسبة ومن قام مهما فأصبح الدين منهم في أنين والاسلام في بلاء مبين . وحسبنا الله ونعم الوكيل

#### ﴿ الاعتذار بعدم الفهم ﴾

﴿ السابعة عشرة ﴾ : اعتذارهم عن اتباع الوحي بعدم الفهم قال تعالى في سورة البقرة و ولقد آتينا موسى الكتاب وقفينا من بعده بارس و آينا عيسى إن مريم البينات وأيدناه بروح القدس أفكن جاءكم رسول بما لا تهوى أنفسكم استكبرتم ففريقا كذبتم وفريقاً تقتلون . وقالوا قلوبنا غلّف بل لعنهم الله بكفوهم فقليلا ما يؤمنون له وفي سورة النساء لافيا لقضهم ميثاقيم وكفرهم بآيات الله وقدهم الالبياء بغير حق وقولهم قلوبنا غلف بل طبع الله عليها بكفرهم فلا يؤمنون إلا قليلا له . الغاف جع أغلف كاحر وحر ي وهو الذي لا يفقه . وأصله ذو القلفة الذي لم يختن أو جع غلاف ويجمع على غلف بضمتين أيضاً ، وأرادوا على الاول قلوبنا مغشاة معتله الم عليها معشاة .



المسألة ١٧

بأغشية خلقية مانعة عن نفوذ ماجئت به فيها . وهذا كقولهم قلوبنا في أكنة مما يدعونا اليه . قصدوا به اقناط النبي سليني عن الاجابة وقطع طمعه عنهم بالكلية . ومنهم من قال معنى غلف مغشاة بعلوم من التوراة تحفظها أن يصل البها ما تأني به ، أو بسلامة من الغطرة كذلك. وعلى الثاني أنهما أوعية العلم فلو كان ما تقوله حقًّا وصدقًا لوعته . قال أبن عباس وقتادة والسدّي : أو مملوءة علما فلا تسع بعدٌ شيشًا فنحن مستغنون بما عندنا عن غيره . ومنهم من قال : أرادوا أنها أوعية العلم فكيف يحل لنا اتباع الامي . ولا يخفي بعده. وقال تعالى في سورة هود ﴿ وياقوم لا يجرمنُّكُم رشقاقي أن يصيبُكُم مثل ما أصاب قوم نوح أو قوم هود أو قومصالح وما قوم ُ لوط منكم بيعيد . واستغفروا ربكم ثم توبوا اليه إن ربي رحيم ودود . قالوا يا شعيب ما نفقه كثيراً مما تقول وإناالبراك فينا ضعيفاً ولولا رهطك لرجمناك وما أنت علين بعزيز ، وهذه الآنة بمعنى الآية الاولى . وقد كذبهم الله تعالى فى دعواهم هذه في آيات كثيرة وذكر أن السبب في عدم الفهم انما هو الطبع على القلوب بكفرهم لا القصور في البيان والتغهيم . وما أحسن قول القائل ( ) :

ودا هو لبو العلا المعري



مسائل الجاهلية

والنجم تستصغر الابصار صورته والذنب للطرف لاللنجم في الصغر ﴿ انكارهم الحق الذي لا تقول به طائفتهم ﴾ ﴿ الثامنة عشرة ﴾ : من خصال الجاهلية أنهم لايقبلون من الحق إلا ماتقول به طائفتهم قال تعالى ﴿ وَإِذَا قَيْلَ لَهُمْ آَمَنُوا عِمَا أنزل الله قالوا نؤمن بما أنزل علينا ويكفرون بما وراءه وهو الحق مصدقاً ألى معهم قل فلم تقتلون آنبياء الله من قبل ان كنتم مؤمنين » . ومعنى « نؤمن بما أنزل علينا » أي نستمر على الايمان بالتوراة وما في حكمها مما أنزل في تقرير حكمها، ومرادهم بضمير التكم إما ألبياء بني اسرائيل وهو الظاهر وفيه إيماء الى أن عدم إيمانهم بالقرآن كان بغيًّا وحسداً على نزوله على من ليس منهم واما أنفسهم . ومعنى الانزال عليهم تحكليفهم بما في المغزل من الاحكام. وذموا على هذه المقالة لما فيها من التعريض بشأن القرآن ودسائس اليهود مشهورة ، أو لانهم تأولوا الامر المطلق العـام وتزلوه على خاص هو الايمان بما أنزل علمهم كم هو ديدنهم في تأويل الكتاب بغير المراد منه . ويكفرون بمبأ ورا.ه وهو الحق أي هم مقارنون لحقيقته أي عالمون مها « مصدقًا لما معهم » لان كتب الله



المسألة 19

بصدق بعضها بعضاً ، فالتصديق لازم لاينتقل وقد قررت مضمون الخبر لانها كالاستدلال عليه ولهذا تضمنت رد قولهم: نؤمن بما أنزل علينا حيث أن من لم يصدق بما وافق التوراة لم يصدق مها . « قل فلم تقتلون أنبيا. الله من قبل إن كنتم مؤمنين ، أمر النبي تبطير أن يقول ذلك تبكيتا لهم حيث قتلوا الانبيا. مع ادعا. الايمان بالتوراة وهي لاتسو غه

المسك بخر افات السحر

(التاسعة عشرة ) : من خصالهم الاعتياض عن كتاب الله تعالى بكتب السحر كما قال تعالى في سورة البقرة ﴿ ولما جامع رسول من عند الله مصدق لما معهم نبذ فريق من الذين أوتوا الكتاب كتاب الله وراه ظهورهم كأنهم لايعلمون . واتبعوا ماتتلو الشياطين على ملك سليان وما كغر سليان والكن الشياطين كفروا يعتمون الناس السحر وما أنزل على المككين ببايل هاروت وماروت وما يعلمان من أحد حتى يقولا الما نحن فتنة فلا تكفر فيتعدون منعا مايفرقون به بين المرء وزوجه وما هم بضارين به من أحدد إلا باذن الله ويتعلمون مايضر همولا ينفيهم واقد علموا لَمن الشراء ماله في الآخرة من خلاق ولبلس ما شروا به أنفسهم لو كانوا الجاهلية موجودة اليوم في كثير من الناص ، لاسيا الى

### FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

الصالحين وهو عنهم بمراحل ، فيتعاطى الاعمال السحرية من امساك الحيَّات وضرب السلاح والدخول فى النير ان وغير ذلك مما وردت الشريعة بابطاله فأعرضوا ونبذوا كتاب الله ورا، ظهورهم واتبعوا ما ألغاه اليهم شياطينهم وادعوا أن ذلك من الكرامات مع أن الكرامة لاتصدر عن فاسق ومن يتعاطى تلك الاعمال فسقهم ظاهر للميان ولذا أتخذوا دينهم لعباً ولهواً ، وفى مثلهم قال تعالى و الذبن ضل سعيهم فى الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا » .

NCE GHAZI TRUST

﴿ العشرون ﴾ : تناقضهم في الانتساب فينتسبون الى ابراهيم عليه السلام والى الاسلام، مع إظهارهم توك ذلك والانتساب ف غيره

﴿ صرف النصوص عن مدلو لأنها ﴾

﴿ الحادية والعشرون ﴾ : تحريف كلام الله من بعد ما عقلوه وعم يعلمون و لكم في هذا العصر من هوعلى شاكانهم تراء يصرف النصوص ويأو هذا لى ما يشتهيه من الأهواء

# الأتحريف كتب الدين ک

﴿ الثانية والعشرون ﴾ : تحريف العلماء لكتب الدين . قال
الله تعالى « ومنهم أمَّيون لايعلمون الكتاب الا اماني وان م



المسألة ٢٢ و ٢٤

الا يظنون. فويل للذين يكتبون الكتاب بأيديهم ثم يقولون هذا من عند الله ليشتروا به ثمناً قليلاً فويل لهم مما كتبت أيديهم وويل لهم مما يكسبون ، ومن نظر الى قضاة هذا الزمان وما تلاءبوا به من الاحكام وصرف النصوص الى ما تهواه أنفسهم وتبديل الحق وابطاله بما ينالونه من الرشى وغير ذلك مما هم عليه اليوم تبين له من ذلك بحر لاساحل له . وهكذا بعض المبتدعة وغلاة القبور ، وقد بين حالهم في غير هذا الموضم

﴿ الانصراف عن هداية الدين الى ما يخالفها ﴾

(الثالثة والعشرون): : وهي من أعجب المسائل والحصان معاداة الدين الذي انتسبوا اليه أشد العداوة ، وموالاتهم لمذهب الـكفار الذين قارقوهم أكمل الموالاة ، كما فعلوا مع النبي فيتيليتني لما أتاهم بدين موسى واتبعوا كتب السحر وهو من دين آل فرعون، ومثل هؤلا، في الأمة الاسلامية كثير هجروا السنة وعادوه،

🗲 كفرهم بتا مع غيرهم من الحق 🔌

﴿ الرابعة والعشرون ﴾ : انهم لما افترقوا وكل طائفة لاتقبل من الحق الاما قالته طائفتهم وكفروا يما مع غيرهم من الحق . قال تعالى في سورة البقرة « وقالت اليهود ليست النصارى على شي.



27

وقالت النصارى ايست اليهود على شي ، وهم يتلون الكتاب كذلك قال الذين لايعلمون مثل قولهم فاقد يحكم بينهم يوم القيامة فيما كانوافيه يختلفون ، ولا شك ان هذا من خصال الجاهلية وعليها اليوم كثير من الناص لايعتقد الحق الامعه لا سيما أرباب المذاهب يرى كل أهل مذهب أن الدين معه لايعدوه الى غيره وكل حزب بما لديهم فرحون

وكل يدعى وصلابليلى وليلى لاتقر لهم بذاكا

والحزم أن ينظر الى الدايل فما قام عليه الدايل فهو الحق الحوي ان يتلقى بالقبول وما ليس عليه برهان ولا حجة ينبذورا. الظهور وكل أحد يؤخذ من قوله ويرد الاّمن اصطفاء الله لرسالته

﴿ دُواء كَلْ طَائَنَةَ حَصْرَ الْحَقْ فَيهَا ﴾

فر الحامسة والعشرون ( : انهم ما سمعوا قوله مسطق في المار حديث الفرق و وستفترق أملي الى ثلاث وسبعين فرقة كلما في النار الا واحدة ، ادعى كل فرقة انها هي الناجية كما حكى الله تعالى عن اليهود والنصارى في قوله تعالى « وقاات اليهود ليست النصارى على شي وقاات النصارى ليست اليهود على شي ، ، مع أن النبي وتشيئ بيتن في آخر الحديث المراد من الفرقة الناجية فقال د وهم ما كنت أنا عليه وأصحابي، أو كما قال. ورد الله تعالى عليهم بقوله د وقالوا ان يدخل الجنة الا من كان هودا أو نصارى

تلك أمانيهم قل هانوا برهانكم ان كنتم صادقين ، بلى من أسلم وجه، لله وهو محسن فله أجره عند ربه ولا خوف عليهم ولايحز نون له والمفصود أنهم ليس لهم برهان على هذه الدعوى بل الدليل على خلاف ذلك ، وأبو العباس تقي الدين تكلم على حديث الفرق في كنابه ( منهاج السُنة ) يما لامزيد عليه حيث استدل به الرافضي على حقية مذهبه وبطلان مذهب أهل السُنة ، فراجعه ان اردته في أنكار ما أقروا انه من دينهم كم

QUR'ÀNIC THOUGH

( السادسة والعشرون ) : أنهم أنكروا ما أقروا أنه من دينهم كما فعلوا في حج البيت فتعبدوا بانكاره والبراءة منه مع ذلك الاقرار كما قال تعالى في سورة البقرة «وإذجعنا البيت مثابة للناس وامنا واتخذوامن مقام ابراهيم مصلى » الى أن قال « ومن برغبُ عن ملة ابراهيم الا من سفه نفسه ولقد اصطفيناه في الدنيا وانه في الآخرة لمن الصالحين ، اذ قال له ربه اسلم قال أسلمت نرب العالمين ووصى بها ابراهيم بنيه ويعقوبُ يابني ان الله اصطفى أحكم الدين فلاتموتن الا وأنتم مسلمون »

يقال ان سبب نزول قوله « ومن يرغب » الخ ماروى ان عبد الله بن سلام دعا ابنى أخيه سلمة ومهاجر الى الاسلام فذل : قد علمنا ان الله تعالى قال في التوراة « اني باعث من ولد اسماعيل نبياً اسمه أحمد فمن آمن به فقد اعترى ورشد ، ومن لم يؤمن به



مسائل الجاهلية

فهو ملعون ، فأسلم سلمة وأبو مهاجر فنز لت . إنتهى المجاهرة بكشف المورات >

(السابعة والعشرون) : المجاهرة بكشف العورات . قال تعالى في سورة الاغراف د وإذا فعلوا فاحشة قالوا وجدنا عليهما آباءنا والله أمرنا مها، قل ان الله لايأمر بالفحشاء أتقولون على الله مالا تعلمون ، قل أمر ربي بالقسط وأقيموا وحوهكم عندكل مسجد وادعوه مخلصين له الدين كم بدأكم تعودون ، قال بعض الممسرين : الفاحشة هنا الفعلة القبيحة المتناهية في القبح ، والتاء أما لآنها مجراة على الموصوف المؤنث أي فعلة فاحشة ، واما للنقل من الوصغية الى الاسمية والمراد مها هنا عبادة الأصنام وكشف العورة في الطواف ونحو ذلك . وعن الفر ، تخصيصها بكشف العورة وفي الآية حذف أي : وإذا فعلوا فاحشة فنهوا عنها قالوا وجدنا عليها آبائنا والله أمرنا بها محتجين بأمرين : بتقليد الآباء ، والاقتراء على الله . وكان من سنَّة الحس انهم لا يخرجون أيام الموسم الى عرفات ، أنما يقفون بالمزدلغة . وكانوا لايسلاًون ولا يأقطون ولاير تبطون عنزأ ولابقرة ولايغزلون صوفا ولا وبرأ ولايدخلون بيتاً من الشعر والمدر وأنما يكتنون بالقباب الجرفي الاشهر الحرم، نم فرضوا على العرب قاطبة أن يطرحوا أزواد الحل اذا دخلوا الحرم وأن يتركوا ثياب الحل ويستبدلوها بثياب الحرم إما شراء



السألة ٢٧

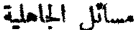
وإما عارية وإما حبة ، فان وجدوا ذلك فبها والاطافوا بالبيت عرابا . وفرضوا على نساء العرب مثل ذلك غير ان المرأة كانت تطوف في درج مفرج الفوائم والمآخير . قالت امرأة <sup>(1)</sup> وهي تطوف بالبيت :

اليوم يبدو بعضه أوكله وما بدا منه فلا اُحلَّ<sup>م</sup> أختم مثل القعب بادر ظله كأن حُمَّى خيـبر تملَّه سرز إلا مان أن ما مدانته تن سرز إ

وكلفوا العرب ان يغيضوا من مزدلفة وقد كانوا يغيضون من عرفة الى غير ذلك من الأمور التي ابتدعوها وتشرعوهامما لم يأذن يه الله . ومع ذلك انهم كانوا يدّعون انهم على شريعة أبيهم ابراهيم عليه السلام وما ذلك الالجاهليتهم

وغالب من ينتعي الى الاسلام اليوم ابتدعوا في الدين مالم يأذن به الله : فمنهم من أتخذ ضرب المعازف وآلات اللهو عبادة يتعبدون بها في بيوت الله ومساجده ، ومنهم من أتخذ الطواف على القبور والسفر البها والنذور أخلص عبادته وأفضل قرباته ، ومنهم من ابتدع الرهبانية والحيل الشيطانية وزعم أنه سلك سبيل الزهاد وطريق العباد ومقصده الاعلى نيل شهواته الحيوانية والفوز بهذه الدنيا الدنية ، الى غير ذلك مما يطول ولا يعام ماذا يقول الى ديّان يوم الدين نَمضي وعند الله تجتمع الخصوم

(١) هي ضباعة بنت عامر بن صحصعة



﴿ التعبد بتحريم الحلال ﴾ ﴿ الثامنة والعشرون ﴾ : التعبد بتحريم الحلال فرد الله تعالى عليهم ذلك بقوله تعالى في سورة الاعراف « يابني آدم خذوا زينتكم عند كل مسجد وكلوا واشر بوا ولا تسر فوا انه لايحب المسر فين قل من حرَّم زينة الله التي أخرج العباده والطيبات من الرزق ? قل هي ناذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة كذلك نفصل

الآيات لقوم يعلمون ، قل انما حرم ربي الغواحش ما ظهر منها وما بطن والانم والبغى بغير الحق وان تُشركوا بالله مالم يتزَّل به سلطانًا وأن تقولوا على الله مالا تعلمون ، ومعنى الآيات : يا بني آدم خذوا زينتكم عندكل مسجد، أي ثيابكم لمواراة عوراتكم عندطواف أو صلاة ، وُسَدِب النمزول الله كان أنام من الاعراب يطوقون بالبيت عراة حتى أنَّ كانت المرأة التطوف بالبيت وهي عريانة فتعلق على سغلها سيورآ مثل هذه السيور التي تكون علي وجه الحمر من الذباب وهي تقول :

اليوم يبدر بعضه أوكاه وما بدا منه فلا أحلُّه فأنزل الله تعالى هـذه الآية « وكاوا واشربوا » قال السكلبي : كان أهل الجاهلية لاياً كلون من الطعام الا قوتًا ولا يأكاون دسما في أيام حجهم يعظمون بذلك حجهم فقال المسلمون: يَرْسُولُ اللهُ نحن أحق بذلك ، فأنزل الله تعالى الآية

21

المسألة ٢٨

وفيه يظهر وجه ذكر الأكل والشرب هنا الا ولاتسر فوا، بتحريم الحلال كماهو المناسب لسبب النزول ، ﴿ أَنَّهُ لَا يُحْبُ الْمُسْرُفَيْنَ ﴾ إل يبغضهم ولا برضي أفعالهم . < قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده » من الثياب وكل ما يتجمل به وخلقه المفعهم من الثياب كالقطن والكتان الحيوان كالحربر والصوف دوالطيبات من الرزق» أي المستلذات ، وقبل المحالات من المآكل والمشارب كلحم الشاة وشحمها ولبنها « قل هي للذين آمنو! في الحياة الدنيا » أي هي لهم بالاصالة لمزبد كرامتهم على الله تعالى ، والسكفرة وأن شاركوهم فيهما فبالتبع فلا أشكار في الاختصاص «خالصة يوم القيامة » أي لايشاركبه فيها غيرهم «كذلك نغصل الآيات نقوم يعلمون ، أي مثل تفصيلنا هذا الحكم نفصل سائر الاحكام لمن يعلم مافي تضامينها من المعاني الرائقة . ﴿ قُلْ آنَمَا حَرْمَ رَبِّي الْغُواحَشَ ﴾ أي ما تزايد قبحه من للعاصي ومنه ما يتعلق بالفروج ، «ما ظهر منها وما بطن » بدلٌّ من الغواحش ، أي جهرها وسرها، وعن البعض «ما ظهر» الزناعلانية «وما بطن» الزنا سرا وكانوا يكر هون الاول ويفعلون الذنى فنهوا عن ذلك مطلقاً. وعن مجاهد «ماظهر» التعري في الطواف دومابطن، الزنا. والبعض يقول : الاول طواف الرجال بالمهار والثانى طواف المساء بالليل عاريات. ﴿ وَالاتُمَ هُ أَي مَا يُوجِبُ الائم وأصله الذم ثم أطلق على مايوجبه من مطلق الذنب ، وذكر

GHAZI TRU

QUR'ÀNIC THOUGH



مسائل الجاهلية

التعميم بعد التخصيص بناء على ما تقدم من معنى الفواحش . ومنهم من قال : ان الاثم هو الحر وعليه أهل اللغة ، وأنشدوا له قول الشاعر :

نهانا رسولُ الله أن نقرب الزنا وأن نشرب الاثم الذي يوجب الوزرا وقول الآخر : شربت الانم حتى ضل عقلي كذاك الإثم يذهب بالعقول

«والبغي بغير الحق »وهو الظلم والاستطالة على الناس، وأفرد بالد كل بناء على تتجمير لها قابله أو دخوله في المواحش المبالغة في الزجر عنه «وان تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانا وأن تقولوا على الله ما لا تعمون » بالالحاد في صفاته والافتراء عليه كقولهم: والله أمرنا بها . ولا يخفى أن متصوقة زماننا على هذه الحصلة الجاهلية فقد حرموا على أنفسهم زينة الله والطببات من الرزق ليعتقد الناس صلاحهم وابتدعوا الحلوات والرياضات وغير ذلك من شعائرهم في المأكل والملبس وسائر شئونهم وما دروا أنهم بذلك من القوم الذين ضل سعمهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا

23

79 JL1

﴿الالحادف اسماء الله سبحانَهُ وصفاته ﴾

﴿ التاسعة والعشر ون ﴾ : الالحاد في أسمائه وصفاته . قال سبحانه في سورة الاعراف، ولله الاسما. الحسني فادعو. بها وذروا الذين يلحدون في أسمائه سيجزون ما كانوا يعملون ، تفسير هذه الآية : «ولله الامهاءالحسني» تذبيه المؤمنين على كيفية ذكره تعالى وكيفية المعاملة مع المخاين بذلك الغافلين عنه سبحانه وعما يليق بشأنه أثر بيان غغلتهم التامةوضلا اتهم الطامة «فادعوه بها» إما من الدعوة بمعنى التسمية كقولهم دعوته زيدا أو بزيد أي سميته، أو الدعاء بمعنى النداء كقولهم دعوت زيدا أي ناديته ، تا وذرو لذين يلحدون في أسمانه، أي يميلون وينحر فون فيها عن الحق الى الباطل يقال ألحد اذا مال عن القصد والاستقامة ، ومنه لحد القبر لكونه في جانبه بخلاف الضريح فانه في وسطه. والالحاد في أمهائه سبحانه أن يسمى بما لا توقيف فيه أو بما يوهم معنى فاسداً كما في قول أهل البدو يا أبا المكارم يا أبيض الوجه يا سخى وتحو ذلك، فالمراد بترك المآمور به الاجتناب عن ذلك ، وباسمائه ما أُطلقوه عليه تعالى وسموه به على زعمهم لا أساؤه تعالى حقيقة وعلى ذلك يحمل توك الاضمار بان يقال يلحدون م. وقال تعالى «كذلك ارسلناك في امة قد خلت من قبلها امم انتلو عليهم الذي اوحينا اليك وهم



źź

يكفرون بالرحمن قل هو ربي لا اله لا هو عليه توكات واليه متاب ، وهذه الآية في سورة الرعد . عن قنادة وابن جريج ومقاتل ان الآية نزلت في مشركي مكة لما رأوا كتاب الصلح يوم الحديبية وقد كتب فيه علي عليه السلام : بسم الله الرحن الرحيم فقال سهيل بن عمرو ما نعرف الرحمن إلا مسيلمة ، ومنهم من قال سمع أبو جهل قول رسول الله صلي يا الله يا رحمن فقال: ان محداً ينهانا عن عبادة الآلهة وهو يدعو إلهمن فنزلت . وعن بعضهم أنه لما قبل لكفار قريش: اسجدو! للرحمن قالوا وما الرحمن فتزلت . وقيل غيرذلك مما يطول . وقال تعالى « وقانوا لجلودهم لِم شهدتم علبنا قالوا أنطقنا الله الذي أنطق كل شي. وهو خلقكم أول مرة واليه ترجعون وماكنتم تستغرون أن يشهد عليكم سمعكم ولاأ بصاركم ولاجلودكم ولكن ظننتم أن الله لايعم كثيراً مما تعملون وذاكم ظنكم الذي ظننتم بربكي أردكم فأصبحتم من الخاسرين ، . من سورة حمالسجدة.وفي هذه الآية اخبار أن أهل الجاهلية كانوا يلحدون في صفانه كما كانوا يلحدون في أسمائه تعالى . أخرج احد والبخاري ومسلم والنرمذي والنسائى وجماعة عن ابن مسعود() قال : كنت

(١) في لاصل و بي مسعود ۽ وهو خطا صححتاه من فتح الباري ( ٨ : ٣٩٧ ) وتيسين لوصول ( ٨ : ٨٧٠ سنڌية }

المسألة 19

مستنداً بأستار الكمعبة فجاء ثلاثة نفر قرشي ونقفيان أو ثقفي وقرشيان كثير لحم بطونهم قليل ءنة قلومهم فتكاموا بكلام لم أسمعه . فقال أحدهم : أترون الله يسمع كلامنا هذا ? فقال الآخرَ إنا اذا رفعنا أصواتنا يسمعه واذالم نرفع لم يسمع. نقال الآخر: إن سمع منه شيئًا سمعه كاه . قال فذكرت ذلك للنبي متطلق فأنزل الله تعالى «وماكنتم تستترون أن يشهد عليكم سمعكم ولاأ بصاركم ولا جلودكم واكن ظننتم أن الله يعلم كشعراً مما تعملون – الى قوله – من الخاسرين ، . فهذا هو الالحاد في الصفات . وأنت تعلُّم أن ما عليه أكثر المتكامين المسلمين من الالحاد في الامها. والصفات فوق ما كان عليه أهل الجاهلية فسموا الله بأساء ما أنزل الله يها من سلطان . ومنهم من قال ايس لله صفات قامت به، ومنهم من قل صغانه ليست عين ذانه ولا غبره، ومنهم من قال أن صفاته غيره، ومنهم من قل أن الله ، يتكلم بالكتب آتي أنزلها وأثبتوا له الكلام النفسي والله لم يكلم أحداً من رسله والى غير ذلك من الالحاد الذي حشوا به كتبهم وملأ وها من هذا الهذيان وظنوا أن الآية مختصة بأهل الجاهلية وما دروا أنهم الغرد الكامل لعمومها ومن بصره الله تعالى ونور قلبه أعرض عن أخذ عقائده من كتب هؤلا. الطوائف وتلقى معرفة إلمَّه من كتب السلف المشتملة على نصوص الكتاب والمنة

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT



الته النقائص إلى الله سبحانه

( الثلاثون ) : نسبة النقائص اليه سبحانه كالولد والحاجة فان النصارى قالوا: المسيح ابن الله ، وطائفة من المرب قالوا: الملائكة بنات الله، وقوم من الفلاسفة قاوا بتوليد العقول، وقوم من اليهود قالوا العزير ابن الله الىغبر ذلك . وقد نزه الله نفسه عن كل ذلك ونغاه عنه يقوله تعالى « قل هو الله أحد الله الصمد لم يلد ولم بولد ومَ يَكُن له كَفُواً أحد » ويقوله « الا أنهم من أفكهم ليقولون ولد الله وانهم لـكاذبون a وقوله < وجعلوا لله شركاء الجن وخلقهم وخرقوا له بنين وبنات بغير علم سبحانه وتعمالي عما يصغون بديم الديارات والأرض اتى يكون له ولد ولم يكن له صاحبة وخلق كل شي. وهو بكل شي. عليم ، وهذا يعم جميع الانواع التي تدكر في هذا الباب عن بعض الام كما أن ما نفاه من اتخاذ الولد يعم أيضاً جميع أنواع لاتخاذات لا اصطفاؤه كما قال تعالى ﴿ وقالت اليهود والنصارى نحن أبذء الله وأحباؤه ، قل فلم يعذبكم بذنوبكم بِل أَنتَم بِشر ثمن خلق يغفر لمن يشاء ويعذب من بشاء ولله ملك الساوات والارض وما بينها واليه المصير ، قال السدى : قالوا أن الله تعمالي أوحى الى اسرائيل أن ولدك بكوى من الولد فأدخلهم النار فيكونون فبها أربعين يوماً حتى تطهرهم وتأكل خطاياهم ثم ينادي

٤٧

مناد اخرجوا کل مختون من بنی اسرائیل وقد قال اللہ تعالی « ما آنخذ الله من ولد وما كان معه من آله » وقال « وقل الحمد لله الذي لم يتخذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له ولي من الذل ، وقال تعالى « تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين الذيراً الذي له ملك السماوات والارض ولم يتخذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك وخلق كل شي. فقدره تقديرًا ، ﴿ وَقَالُوا أتخبذ الزحمن ولدأ سبحانه بل عيساد مكرمون لايسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون . يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيتُه مشفقون ومن يقل منهم اني الله من دونه فذلك تجزيه جهتم كذلك تجزي الظالمين ، وقال سبحانه وتعالى د وقال الله لاتتخذو المحين اثنين انما هو آله واحد قاياي فارهبون وله مافي السماوات والارض وله الدين واصبا ، الى قوله « ويجعلون لما لا يعلمون نصيبا ، الى قوله « ويجعلون فله السات سبحانه ولهم ما يشتهون ، وقل الله تعالى ﴿ وَلا تَجْعُلْ مَعْ اللهُ آلَهُ آ آخر فتلقى في جهنم ملوماً مدحوراً . أفأصفاكم ربكم بالبنين وأتخذ من الملائكة إناثًا إنكم لتقولون قولًا عظيماً . ولقد صرفنا في هذا القرآن ليذكروا وما تزيدهم الالفوراً » «قل لوكان معه آلهة كما يقولون اذاً لابتغوا الى ذي العرش سبيلاء وقال « فاستغتهم ألربك البنات ولهم البنون ، أم خلقنا الملائكة اناتًا وهم شاهدون الا أنهم

E PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ÀNIC THOUGHT

المسألة •

FOR QUR'ANIC THOUGHT مسائل الجاهلية

من افكهم ليقولون وكد الله وانهم لكاذبون اصطفى البنات على البنين ما لكم كيف تحكمون . أفلا تذكرون . أم لكم سلطان مبين فأتوا بكتابكم إن كنتم صادقين . وجعلوا بينه وبين الجنة نسباولقد علمت الجنة انهم لمحضرون . سبحان الله عما يصغون الاعبـاد الله المخلَّصين فانكم وما تعبدون ما أنتم عليه بغاتنين الا من هو صال الجحيم ، وقال ٥ أفرأيتم اللات والفُرَّى ومناة الثالثة الآخرى آ الـكم الذكر وله الآ شي . تلك إذاً قسمة ضيرى إن هي الا أمهاء سميتموها أنثم وآبؤكم ما أنزل الله مها من سلطان أن يتبعون الا الظن وما تُهوى الانغس واقد تجاءهم من ربهم الهدى \_ الى قوله \_ أن الذين لا يؤمنون بالآخرة ليسمون الملائسكة تسمية الای : وقال تمانی د وجنوا له بن ماده جزء ته قال بعنی المغسرين جزئا أي نصيباً وبعضا ، وقال بعضهم : جعلوا لله نصيباً من الولد . وعن قتادة ومقاتل عــدلا ، وكلا القولين صحيح فانهم يجعلون له وندآ والولد يشبه أباه ، ولهذا قال 🗴 وإذا بشر أحدهم بما ضرب الرحمن مثلا ظل وجهه مسودا ، أي البنات كما قال في الآية الأخرى ﴿ وَإِذَا بِشَرِ أَحَدُهُمْ بِالانْثِي ظُلْ وَجَهُهُ مُسُودًا وهو كظبر > فقد جعلوها للرحمن مثلا وجعلوا له من عباده جزءاً فان الولد جزء من أو الد قال عَتَطْلَعْهِم « أنما فاطمة بضعة متى » وقوله: « وجعلوا لله شركاء الجنَّ وخلقهم وخرقوا له بنين وبنات بغير

NCE GHAZI TRUST



المسألة • ٢

علم ، قال الكلي نزلت في الزادقة قالوا إن الله وابليس شريكان فالله خالق النور والناس والدواب ، وابليس خالق الظلمة والسباع والحيات والعقارب. وأما قوله « وجعلوا بينه وبين الِجنة نسباً ، فقيل : هو قولهم الملائكة بنات الله وسمى الملائكة جنًّا لاختفائهم عن الابصار وهو قول مجاهد وقتادة . وقيل قالوا خي من الملائكة يقال لهم الجن ومنهم ابليس : هم بنات الله. وقال الحكلي قالوا لعنهم الله بل بذور يخرج منها الملائكة وقوله د خرقوا له بنين وينات بغير على الله المفسرين : هم كفار المفسرين : هم كفار المسرين : هم كفلون الم فلون المسرين : هم كفلون المسرين العرب قالوا الملائكة والاصنام بنات المتم ، واليهود قالوا عزير أبن الله والذين كانوا يتموثون من العرب أن الملائكة بنات الله وما نقل عنهم من أنه صاهر الجن فولدت له الملائكة فقد نفاه عنه بامتناء الصاحبة وبامتناع أن يكون منه جزء فانه صمد . وقوله« ولم يكن له صاحبة ، وهذا لا ن الولادة لا تكون الآ من أصلين سوا. في ذلك تولد الاعبان \_ التي تسمى الجواهر \_ وتولد الاعراض والصغات ، بل ولا يكون تولد الاعيان الا بانفصال جزء من الوالد فاذا امتنع أن تكون له صاحبة امتنع أن يكون له ولد ، وقد عموا كلهم أن لا صاحبة له لا من الملائكة ولا من الجن ولا من الانس فلم يقل آحد منهم أن له صاحبة فلهذا احتج بذلك عليهم.



مسائل الجاهلية

وما حكى عن بعض كغار العرب أنه صاهر الجن فهذا فيه نظر وذلك ان كان قد قيل قهو مما يعلم انتفاؤه من وجوه كثيرة ، وكذلك ما قالنه النصارى من أن المسبح ابن الله وما قاله طائفة من اليهود ان العزير ابن الله قانه قد نفاه سبحانه يهذا وبهذا .وتمام الكلام في هذا المقام في كتاب ( الجو اب الصحبح لمن بدل دين المسبح) و(تفسير هذا المقام في كتاب ( الجو اب الصحبح لمن بدل دين المسبح) وانسير قدس الله روحه

تنزيمهم المخموق عما نسبوه للخالق

( المسألة الحادية والثلاثون ) : تغزيه المحلوق عما نسبوه للخالق مثل تذربه احبارهم عن الولد والزوجة لأنهم يقولون ان الراغبين في استحصال الكلات كارهبان واضرابهم يترفعون عن أن يتدنسوا بدناءة النمتع بالنساء اقتدا، بالمسيح عليه السلام. قانظر الى سخافة المقول وما قادهم اليه ضلالهم حتى اعترضوا على سيدنا ومولانا محمد متشايتي في زواجه .وما أحسنما قال الفاروقي<sup>(1)</sup> رداً على بعض احبار النصارى بقوله : قل للفرسنل قدوة الرهبان الجائليق البترك الرباني آنت الذي زعم الزواج نقيصة ممن حماء الله عن نقصان

(١) عبد الباقي العمري من شعر / العراق في المقرن الثالث عشر الهجري



المسألة ٢٣ و٣٣

ونسيت نزويج الآله بمريم في زعم كل مثلث نصراني ومن جعل من العرب الملائكة بنات الله كان يأنف منهن وسن وأدهن وقتلمن ونسبوا لله ما يكرهون . والمقصود أن هذه المقالات وأشباهها منشأها الجهل بما جاءت به الرسل وعدم تحكيم المقل والأ فأهل البصائر لا يتطرق اليهم هذا الخلل والله الموفق وقولهم بالتعطيلكة

﴿ الثانية والثلاثون ﴾ : القول بالتعطيل كمان يقوله آل فرعون. والتعطيل المكار أن يكون للعالم صانع كما قال فرعون لقومه هما علمت الحكم من الله غيري و ونحو ذاك و پخل العالم عن مثل هذه الجهالات في كل عصر من العصور ، وابناء هذا الزمان الا النادر على هذه العقيدة الباطلة ، ولو نظروا بعين الانصاف والتدبر لعلموا أن كل موجود في العالم يدل على خالقه وبارثه :

وفي كل شيء له آية تدل على أنه واحد ُ ومن أين للطبيعة اليجاد مثل هذه الدقائق التي تجدها فى الآفاق والأنفس وهي عديمة الشعور لا علم لها ولا فهم . تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً

## ﴿ "شَرَكَة فِي المَنْكُ ﴾

﴿ الثالثة والثلاثون ﴾ : الشركة في الملك كما تقوله المجوس .



FOR QUR'ANIC THOUGHT

والمجوس أمة تعظم الانوار والنيران والما. والآرض ويقرون بنبوة زرادشت ولهم شرائم يصيرون اليها . وهم فرق شتى منهم المزدكية اصحاب مزدك الموبذ والموبذ . عندهم العالم القدوة ، وهؤلا. يرون الاشتراك في النساء والمكاسب كما يشترك في الهوا. والطرق وغيرها . ومنهم الحرمية أصحاب مالك الحري وهم شر طوائفهم لا يقرون بصالع ولا معاد ولا نبوة ولا حلال ولا حرام وعلى مذهبهم طوائف القرامطة والاسماعيلية والنصيرية والنسكية والورزية والحاكمية وسائر العبيدية الذين يسمون أنفسهم الماطمية فحكل هؤلا، يجمعهم هذا المذهب ويتفانون في التفضيل . فالجوس

شبو تح هؤلا. كلهم و أنمتهم وقدوتهم وان كان المجوس قد يتقيدون بأصل دينهم وشر أنعهم وحؤلا. لا يتقيدون بدين من ديانت العالم ولا بشريعة من الشرائع

## ﴿ انْكَارِ الْنبُو آتَ ﴾



المسألة ٢٤ و ٢٥

قل اقد ثم ذرهم في خوضهم يلعبون » تفسيرهذه الآية قوله 🛚 وما قدروا الله » شروع في تقرير أمر النبوة بعد ما حكى سبحانه عن ابراهيم عليه السلام أنه ذكر دليل التوحيد وابطال الشرك وقرر سبحانه ذلك بأوضح الدليل بأوضح وجه «حق قدره ، أي حق معرفته . وعن بعضهم ما عظموا الله حق تعظيمه إذ قالوا منكرين لبعثة الرسل والزال الكتب كافرين بنعمه الجليلة فيهما دما أنزل الله على بشر من شيء، أي شيئًا من الاشيا. واختلف في قائلي ذلك القول الشذيع ءفعن مجاهد أنهم مشركو قريش والجهور على أنهم اليهود . ومرادهم من ذلك الطعن في رسالته عَلَيْكَ على سبيل المبالغة ، فقيل لهم على سبيل الالزام « قل من أنزل الكتاب الذي جاء به موسى، فان المراد أنه تعالى قد أنزل التوراة على موسى عليه السلام ولاسبيل لكم الى انكار ذلك ، فلم لا تجوزون انزال القرآن على محمد متطلبة. والمكلام في أنبات النبوات مفصل في غير هذا الموضع. والمقصود إن انكارها من سنن الجاهلية ، وفي الناس اليوم كثير ثمن هو على شاكلتهم ومعوج طريقهم ﴿ جموده القدر واحتجاجهم به على الله ﴾ ﴿ الحامسة والثلاثون ﴾ : جحود القدر والاحتجاج به على الله

PRINCE GHAZI TRU OUR'ÀNIC THOUGH

تعالى ومعارضة شرع الله بقدر الله. وهذه انسألة منغو امض مسا<sup>ن</sup>ن الدين والوقوف على سرها عسر إلا على من وفقه الله تعالى، ولا بن

مسائل الجاهلية

القيم كتاب جليل في هذا الباب سما. (شفا. العليل، في القضا. والقدر والحكمة والتعايل)وقد أبطل الله سبحانه هذه العقيدة الجاهلية بقوله تعالى في آخر سورة الانعمام « سيقول الذين اشركوا لو شاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا ولا حرَّمنا من شي. . كذلك كذب الذين من قبلهم حتى ذاقوا بأسنا قل هو عندكم من علم فتخرجوه لنا إن تتبعون إلا الظن وإن أنتم الاتخرصون ، قل فلله الحجة البالغة فلو شاء لهداكم أجمعين ، تغسير هذه الآية « سيقول الذين اشركوا ، حكاية لغن آخر من أباطيلهم « لو شاء الله ما اشركنــا ولا آباؤنا ولا حرمنا من شي. ٩ لم يريدوا مهذا الكلام الاعتذار عن ارتكاب القبيح إذ لم يعتقدوا قبح أفعالهم ، بل هم كما نطقت به الآيات بحسبون انهم يحسنون صنعاً وانهم انما بعبدون الاصنام يقربوهم لى الله زلغي وإن التحريم الما كان من الله عز وجل فما مرادهم بذلك الا الاحتجاج علىأنءا ارتكبوه حقومشر وع ومرضى عند الله تعالى، على أن المشيئة والارادة تساوى الأمر وتستلزم الرضا كما زعمت المعتزلة فيكون حاصل كلامهم أن ما ترتكبه مو س الشرك والنحرم وغيرهما تعلقت به مشيئة الله تعالى وارادته وكل ما تعلقت به مشيئته سبحانه وارادته فهو مشروع ومرضى عند الله تعالى . وبعد أن حكى سبحانه وتعالى ذلك عنهم ردَّ عليهم بقوله عز من قائل ﴿ كذلك كذب الذين من قبلهم، وهم أسلافهم

المشركون . وحاصله أن كلامهم يتضمن تكذيب الرسل عليهم السلام وقد دلت المعجزة على صدقهم . أو نقول حاصله ان ما شا. الله يجب ومالم يشأ يمتنع ، وكل ما هذا شانه فلا تكليف به لـكونه مشروطا بالاستطاعة فينتج أنما ارتكبه من الشرك وغيره لم يتكلف بتركه ولم يبعث له نبي . فرد الله تعالى علمهم بأن هذه كلة صدق أريد بها باطل لا أنهم أرادوا بها أن الرسل عليهم السلام في دعواهم البعثة والتكليف كاذبون . وقد ثبت صدقهم بالدلائل القطعية ، و لكون ذلك صدقاً أريد به باطل ذمهم الله تعالى بالتكذيب. ووجوب وقوع متعلق المشيئة لاينافي صدق دعوى البعثة والنكايف لآنهما لاظهار لمحجة وابلاغ المعجة دحتىاذا ذاقوا بأسناء أي نالوا عذابنا الذي أنزلناه عليهم بتكذيبهم وفيه إيماء الى أن لهم عذابا مدخراً عند الله تعالى لان الذوق أول ادراك الشي. « قل هل عندكم من علم فتخرجوه لنا ٥ أي هل لكم من علم بأن الاشراك وسائر ما أنتم عليه مرضى لله تعالى فتظهروه انا بالبرهان ? وهـذا دليل على أن المشركين أيم استوجبوا التوبيخ على قولهم ذلك لانهم كانوا مزءون بالدين ويبغون رد دعوة الانبيا. عليهم السلام حيث قرء مسامعهم من شرأتم الرسل عليهم السلام تفويض الأمور الية سبحانه وتعالى ، فحين طالبوهم بالاسلام والتزام الأحكام احتجوا عيبهم بما أخذوه من كلامهم مستهزئين مهم عليهم الصلاة والسلام

QUR'ÀNIC THOU

مسائل الجاهلية

ولم يكن غرضهم ذكر ما ينطوي عليه عقدهم كيف لاوالايمان بصفات الله تعالى فرع الايمان به عز شأنه وهو عنهم مناط العيوق . ﴿ اسْ تتبعون الا الظن وأن أنتم الا تخرصون ، أي تكذبون على الله تعالى « قل فلله الحجة البالغة » أي البينة الواضحة التي بلغت غابة-المتأنة والقوة على الاثبات والمراديها في المشهور الكتاب والرسول والبيان ( فلو شا. لهداكم أجمعين ، بالتوفيق لها والحمل علمها ولكن شا. هداية البعض الصارفين اختيسارهم الى سلوك طريق الحق، وضلال آخرين صرفوه الى خلاف ذلك . ومن الناس من ذكر وجهاً آخر في توجيه ما في الآية، وهو ان الرد علمهم أنما كان لاءتقادهم آنهم مسلمون اختيارهم وقدرتهم وان اشراكهم انما صدر منهم على وجه الاضطرار وزعموا انهم يقيمون الحجة على الله تعالى. ورسوله عليه الصلاة والسلام يذلك فرد الله تعالى قولهم في دعواهم عدم الاختيار لأنفسهم وشمهم تمن اغتر قبلهم بهذا الخيال فكذب الرسل واشرك بالله عز وجل واعتمد على انه انما يفعل ذلك بمشيئة الله تعالى ورام افحام الرسل مهذه الشمهة . ثم بأن سبحانه المهم لا حجة لهم في ذلك وأن الحجة البسالغة له تعسالى لا لهم تم أوضح سبحانه أن كل واقع واقعٌ بمشيئته، وانه لم يشأ منهم الا ماصدر عنهم وأنه تعالى لوشاء منهم الهداية لاهتدوا أجمون. والمقصود أن يتمحض وجه الرد عليهم وتتخاص عقيدة نفوذ السنة وعموم تغلغابها

المسألة ٣٥

بكل كائن عن الرد وينصرف الردّ الى دعوامم سلب الاختيار لأنفسهم وان أقامتهم الحجة بذلك خاصة وأذا تدبرت الآية وجدت صدرها دافماً لصدور الجبرية وعجزها معجزاً للمعتزلة إذ الأول مثبت أن للعبد اختياراً وقدرة على وجه يقطم حجته وعذره في المخالفة والعصبان . والثاني مثبت نفوذ مشيئة الله تعالى في العبد وأنجيم أفعاله على وفق المشيئة الالمية وبذلك تقوم الحجة البالغة لاً هل السنة على المعتزلة ، والحد فله رب العالمين . ومنهم من وجه الآية بأن مرادهم ردّ دعوة الانبياء عليهم السلام على معنى أن الله تعالى شاء شركنا وأراده منا وأنتم تخالفون ارادته حيث تدعونا الى الايتان، فوبخهم سبحانه وتعالى بوجوه عدَّة منها قوله سبحانه فلله الحجة البالغة ه فانه بتقدير الشرط أي إذا كان الامر كما زعمتم « فلله الحجة البالغة ٥، وقوله سبحانه « فلو شا. ، بدل منه على سبيل البيان أي لو شا. لدل كلاً منكم ومن مخالفيكم على دينه فلو كان الامر كما تزعمون الكان الاسلام أيضاً بالمشيئة فيجب أن لاتمنعوا المسلمين من الاسلام كما وجب بزعمسكم أن لايمنعكم الانبيا. عن الشرك فبلزمكم أن لايكون بينكم وبين المسلمين مخالفة ومعاداة بل موافقة وموالاة . وحاصله أن ما خالف مذهبكه من النحل بجب أن يكون عندكم حقًّا لانه بمشيئة الله تعالى فيلزم تصحيح الاديان المتناقضة . وفي سورة النحل « وقال الدين

OUR'ÀNIC THOUGH

مسائل الجاهلية

اشركوا لو شباء الله ما عبيدنا من دونه من شيء نحن ولا آباؤنا ولا حرمنا من دونه من شي. ، كذلك فعل الذين من قبلهم فهل على الرسل الاالبلاغ المبين ، الكلام على هذه الآية كالكلام على الآية السابقة ولا تراهم يتشبثون بالمشيئة الاعند انخذال الحجة ألاترى كيف ختم بنحو آخر مجادلاتهم في سورة الانعام في الآية السابقة ، وكذلك في سورة الزخرف وهو قوله تعالى ﴿ وجعلوا الملائكة الذينج عباد الرحمن اناثا أشهدوا خلقهم ستكتب شهادتهم و يُسألون . وقالوا لو شاء الرحمن ما عبدناهم مالهم بذلك من علم أن هم الا يخرصون . أم آتيناهم كتاباً من قبله فهم به مستمسكون . بل قالوا إنا وجدنا آباءنا على أمة وانا على آثارهم مهتدون ، ويكفى ف الانقارب ما يشير اليه قوله سبحانه « قل فلله الحجة البالغة » والمراديما حرموه السوائب والبحاثر وغيرها ءوفي تخصيص الاشتراك والتحريم بالنغى لانها أعظم وأشهر ما مم عليه. وغرضهم من ذلك تكذيب الرسول عليه الصلاة والسلام والطعن في الرسالة رأساً فإن حاصله أي ما شاء الله بجب وما لم يشأ تتنع، فلو أنه سبحانه وتعالى شاءأن نوحده ولا نشرك به شيئا ونحلل ما أحله ولأنحرم شبئا ممبأ حرمناكما تقول الرسل وينقلونه من جهته تعبالي لكان الامر كما شا. من التوحيد ونفى الاشراك وتحليل ما أحله وعــدم تحريم شي. من ذلك وحيث لم يكن كذلك ثبت انه لم يشأً

PRINCE GHAZI TRUST OUR'ÀNIC THOUGHT



المسألة 03

شيئًا من ذلك ، بل شاء ما نحن عليه وتحقق ان ما يقوله الرسل عليهم السلام من تلقاء أنفسهم. فرد الله تمالي عليهم بقوله ﴿ كَذَلْكَ فعل الذين من قبلهم ، من الأثم أي أشركوا بالله تعالى وحرموا من دونه ماحرموا وجادلوا رسلهم بالباطل ليدحضوا به الحق دقهل على الرسل الا البلاغ المبين » أي ليست وظيفتهم الا البلاغ للرسالة للموضح طربق الحق والمظهر أحكام الوحى اآنى منهسا تحتم تعلق مشيئته تعالى باهندا، من صرف قدرته واختياره الى تحصيل الحق لقوله تعالى د والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا ، وأما الجاؤم الى ذلك وتنغيذ قولهم عليهم شاءوا أو أبواكما هو مقتضى استدلاهم فيس ذلك من وظيفتهم ولا من الحكمة التي يتوقف عليها التكايف حتى يستدل بعدم ظهور آثاره على عدم حقيقة الرسل عليهم السلام و على عدم تعلق مشيئته تعالى بذلك ، فإن ما بترتب عليه الثواب والعقاب من الافعسال لابدًا في تعلق مشيئته تعالى بوقوعه من مباشرتهم الاختيارية وصرف اختياره الجزئي الي تحصيله والانكان الثواب والعقاب اضطراريين . والحلام على هذه الآية وتحوهما ستوفى في تنسير روح المعاني وغيره . فجحود القدر والاحتجاج يه على الله ومعارضة شرع الله بقدره كالذلك من ضلالات الجاهنية والمقصود انه لاجبر ولاتفويض والكن أمر بين أمرين فمن زات قدمه عن هذه الجادة كان على ماكان عليه أهل الجاهلية وهي الطريقة

|  | TISS TO |  |
|--|---------|--|
|  | Шi      |  |
|  |         |  |

FOR QURĂNIC THOU

التي رد عليهـا الله سبحانه ورسوله تلطية مسبة الدهر

(السادسة والثلاثون ) : مسبة الدهو . كقولهم في سورة الجاثيسة ( وما يهلكنا الا الدهر » وذلك أن الله تعالى أراد بيان أحكام ضلالهم والخم على سمعهم وقلوبهم وجعل غشاوة على أبصارهم فحكى عنهم ما صدر عنهم بقوله سبحانه وتعالى ( وقالوا ما هي إلا حياننا الدنيا ( التي تحن فيها » نموت وتحيي » أي تموت طائفةوتحي طائفة ولاحشر أصلا . ومنهم من قال أن كثيراً من عباً د الا صناء كان يقول بالتناسخ ، وعليه قالم اد بالحياة اعادة الروح لبدن آخر في الدهر الكار منهم من قال أن كثيراً من عباً د الا صناء كان و ما يهلكنا الا الدهر ، أي طول الزمان . واسنادهم الاهلاك في الدهر الكار منهم من قالة اليه خواهم إنها مقدرة من عند الله تعالى وأشعارهم لذلك ثنوءة من شكوى الدهر <sup>(1)</sup> وهؤلا. معتمر فون تعالى وأشعارهم لذلك ثنوءة من شكوى الدهر <sup>(1)</sup> وهؤلا. معتمر فون

ب المشر قول قالم . مج الجالة ومراكعتلى ئىلىيە تىلىغىن بىكىنى و من مي مي و مان شو م الحو ان مىم ئىتىپ تتابىپ ئىتىمىس سىما ئىتىپەر تتابىپ ئىتىمىس مەقھار مەجى رىكى قيمة من جيت الأتممي مؤ ش في الهشار من نيال رجابي المحجر المتأرين المحجر كمرت التعال عني التعالل في تصلحن الجي المانية الأمانية الإحدادية المسر



المسأنة ٢٦

يوجود الله تعالى فهم غير الدهرية فانهم مع اسنادهم الحوادث الى الدهر لايقولون بوجوده « سبحانه وتعالى عما يقولون علواً كبيراً » والسكل يقول باستقلال الدهر بالتأثير . وقد جاء النهي عن سب ا الدهر أخرج مسلم ولايست أحدكم الدهر ، فان الله هو الدهر ، وفي رواية لاً بي داود والحاكم قال الله عز وجل د يؤذيني ابن آدم يقول : ياخيبة الدهر ، فلا يقل أحدكم ياخيبة الدهر فاني أنا الدهر أفلب ليله. ونهاره » وروى الحاكم أيضاً يقول الله عز وجل « استقرضت عبدي فلم يقرضني وشتمنى عبدي وهو لايدري يقول وادهراه وأنا الدهر » وروى البيهتي ﴿ لاتسبوا الدهر . قال الله عزَّ وجل : الما الآياء واللياني أجددها وأبلمها وآني بملوك بعد ملوك ، ومعنى ذلك أن الله تعسالى هو الآآي بالحوادث فاذا سببتم الدهر على أنه فاعل وقع السبَّ على الله عز وجل . ﴿ وَمَا لَهُمْ بَدَلَكَ مَنْ عَلَمْ ﴾ أي ليس لهم يما ذكر من قصر الحياة على ما في الدنيسا ونسبة الاهلاك الى الدهر عد مستند الى عقل أو نقل ﴿ ان ﴿ الا يظنونَ أي ماهم إلاً قوم قصارى أمرهم الظن والتقليد من غير أن يكون لهم ما يصح أت يتمسك به في الجملة . وقد ذكرنا في غير هـذا الموضع ما يتعلق بالدهريين، والمقصود أن من يقول باستساد الخوادث الى غير الله العالى كالدهر فذلك ايس له مستند عقلى ولا نقلي ، بل هو محض جهل وقائله جاهل في أي عصر كان . ولأهل زماننا حظ وافر من

مسائل الجاهلية

E GHAZI TRU

FOR QUR'ANIC THOUGH

717

هذا الاحتقاد الباطل . والله المستعان

﴿ اصْافَة نَّعْمَ اللهُ الى غَيْرِهُ ﴾ ﴿ السابعة والثلاثون ﴾ : اضافة نعم الله الى غير. قال الله تعالى في سورة النحل و يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها وأكثرهم الكافرون » وقد عدد الله تعالى نعمه على عباده في هذه السورة إلى أن قال د وجعل المكم من الجبال أكنانًا ، وجعل لكم متر ابيل تقيكم الحرومبر ابيل تقيكم بأسكر وكذلك أيتم نعمته عليكم لعتمكم تُسلمون . فإن تولوا فاتما عليك البلاغ المبين . يعرفون نعمة الله تم ينكرونهما وأكثرهم الكافرون ، فقوله ﴿ يُعرفون نعمة الله ، الخ استئنافٌ لبيان أن تونى المشركين وأعراضهم عن الاسلام ليس تحدم معرقتهم العمة الله سبحانه وتعاني أصلا فأمهم يعوفونها أمهما من الله تعالى ثم ينكرونها بأفعاله. حيث ويفردوا "منعمها بالعبادة فكأنهم إ يعبدوه سبحانه وتعالى أصلاء وذلك كغران منزل منزلة الانكار . وأخرج ابن جرير وغيره عن مجاهد انه قال: انكارهم اياها قولهم : ورثناها من آياتا . وأخرج هو وغيره أيضًا عن عون ابن عبد الله أنه قال : انكارهم إياها أن يقول الرجل: لولا فلان أصابني كذا وكذا، ولولا فلان لم أصب كذا وكذا . وفي لغظ : انكارها إضافتها إلى الاسباب .و إعضهم يقول : انكارهم قولهم هي يشفاعة ألحمتهم عند الله تعالى . ومنهم من قال: النعمة هنا محمد

المسألة ٧٧

منظير أي يعرفون انه عليه الصلاة والسلام نبي بالمعجزات تم ينكرون ذلك ويجحدونه عناداً و وأكثرهم الكافرون، أي المنكرون بقلوبهم غير المعترفين بما ذكر . والتعبير بالأكثر إما لان بعضهم لم يعرف الحق لنقصان عقله وعدم اهتدائه اليه، أو لعدم نظره في الأدلة نظراً يؤدي إلى المطلوب، أو لانه لم تقم عليه الحجة لكونه لم يصل الى حد المكلفين لصغره وتحوه، واما لا نه يقام مقام المكل قاسناد المعرفة والانكار المتفرع عليها الى ضمير المشركين على الاطلاق من باب اسناد حال البعض الى المكل

ومما يجري هذا المجرى قوله تصالى في سورة الواقعة « أفيهذا الحديث أنتم مدهنون . وتجعلون رزقكم أنكم تكذ بون ، أي تقولون مطرنا بنو. كذا وكذا . روى مسلم وغيره عن ابن عباس قال : مطر الناس على عهد رسول الله وتشيئتي فقال عليه الصلاة والسلام : أصبح من الناس شاكر ومنهم كافر . قاوا : هذه رحمة وضعها الله . وقل بعضهم : لقد صدق نو. كذا فترلت هذه الآية « فلا أقسم يواقع النجوم ، حتى يلغ « وتجعلون رزقكم أنكم تكذ بون ، الى غير ذلك من الآثار . والمقصود أن اسناد النعم الى غير منعيها الحقيقي كفران لها. وقد ذكرنا مذهب العرب في الانوا في غير هذا الموضع وفصلناد تفصيلا ، وذكرنا شعرهم الدال على مذهبهم هذا . والله الموفق

مسائل الجاهلية

🖌 الكفر بآيات الله کې

﴿ الثامنة الثلاثون ﴾ : الكفريا يات الله . والنصوص الدالة علىذاك في القرآن كشيرة منها قوله تعالى في الكهف و أو لئك الذين كغروا بآيات رمهم واتمائه فحبطت أعمالهم فلا نقيم لهم يوم القيامة وزناً. ذلك جزاؤهم جهنم بما كفروا وانخذوا آياتي ورسلي هزوا ، بعد قوله سبحانه دهل أنبئكم بالأخسرين أعمالا الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون انهم بحسنون صنعا. أو المك ، النخ فقوله أولئك كلام مستأنف منه مسوق لتكبل تعريف الأخسرين وتبيين خسر أنهم وضلال معمهم وتعيينهم يحيث ينطبق التعريف على المخاطبين. ي أو تلك المنعوتون ماذكر من خلال السعى والحسبان المذكور ة الذين كفروا بآيات رجم ، بدلائله سبحانه الداعية إلى التوحيد الشاملة للسمعيةوالعقلية «ولقائه» هو كناية عن البعثوالخشر وما يتبع ذلك من أمور الآخرة ، أي لم يؤمنوا بذلك على ما هو عليه العبطت أعمالهم فلا نقيم لهم يوم القيامة وزناً، أي فنزدري مهم ونحتقوهم

ومن النصوص ما يدل على أن منهم من كان ينكر بعض الآيات ، ومنهم من كان معرضاً عنه وهاجراً لها . ولا يختى عليك



أن من الناس اليوم من هو أدهى وأمرمما كان عليه أهل الجاهلية **في** هذا الباب

70

اختیار کتب الباطل و نبذ آیات الله ﴾ (التاسعة والثلاثون) : اشترا. كتب الباطل واختيارها عليها ، أي على الآيات .قال تعالى دولقد أنزلنا اليك آيات بينات وما يكفر بها الا الفاسقون. أو كلما عاهدوا عهداً نبذه فربَّق منهم بل أكترهم لا يؤمنون ، ولما جام رسول من عند الله مصدق لما معهم نبذ فريق من الذين أوتوا الكتاب كتاب الله ورا. ظهورهم كأنهم لايعلمون . واتبعوا ما تتلو الشياطين على ملك سلمان ـ الى لخوله \_ ويتعلمون ما يضرهم ولاينغمهم ولقد علموا كمن اشتراء ماله في الآخرة من خلاق والبلسما شروابه أنفسهم لو كانو يعلمون. ولو انهم آمنوا واتقوا لمثوبة من عند الله خير لو كانوا يعلمون ، ومعنى قوله ۵ واند علموا لمن اشتراه ٤ أى استبدل ما تنلو الشياطين بكناب الله دماله في الآخرة من خلاق ، أي نصيب « ولبئسها شروًا به أنفسهم » أي والله لبئس شيئًا شروا به حِظوظ أنفسهم أي باعوها أو شروما في زعمهم ذلك الشراء ولو انهم آمنوا أي بالرسول أو مما أنزل اليه من الآيات أو بالتوراة ﴿ واتقوا ﴾ أي المعاصي التي حكيت عنهم ﴿ لمنوبة من عنــد الله خير لو كانوا

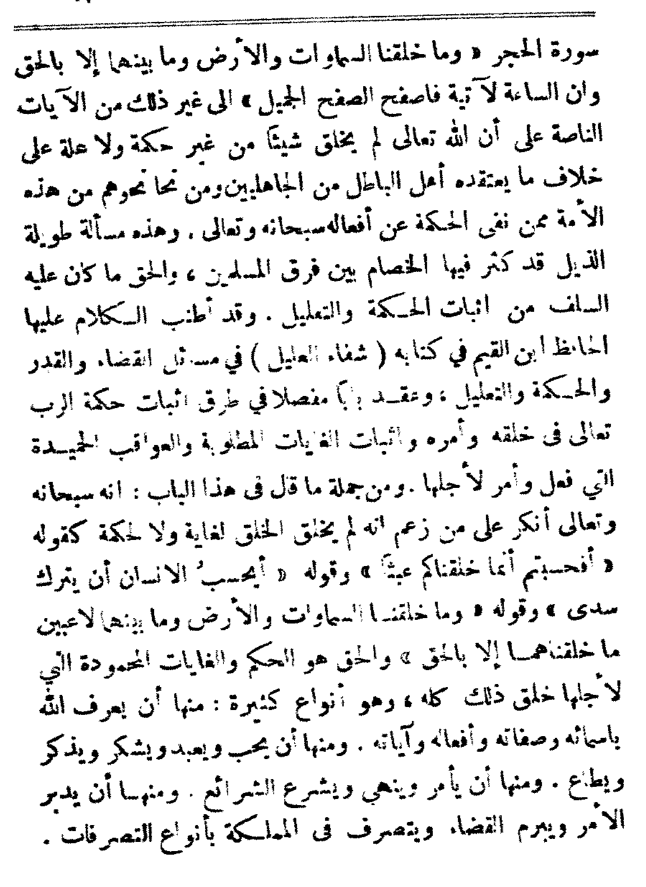


مسائل الجاهلية

يعلمون ، أي أن نواب الله تعالى خير لهم. وبمعنى هذه الآية قوله تعمالى ٥ ومنهم أميُّون لايعلمون الكتاب إلا أماني وان مم الايظنون فوبل للذين يكتبون الكتاب أيدبهم ثم يقولون هذا من عند الله ليشتروا به ثمناً قليلا فويل لهم مما كتبت أيديهم وويل لهم مما يكسبون ، وهذه الآية نزلت في أحبار اليهود الذين خافوا أن تذهب رياستهم بابنا، صغة النبي فيُنْتِبْنُوْ على حالها فغيروها

﴿ "المدح في حكمة الله تعالى ك

( الأربعون ) : القدح في حكمته تعالى . أقول : من خصال الجاهلية القدح في حكمته تعالى وانه ايس بحكيم في خلقه بمعنى انه سبحانه يختق مالا حكمة له فيه ، ويأمر وينهى يمالا حكمة فيه ، وقد حكى الله تعالى ذلك بقوله في سورة ص «وما خلقا السهاوات والأرض وما بينها باطلا ذلك ظن الذين كذروا قويل للذين كفروا من عذاب الندار » وقال سبحانه في سورة المؤمنين الحق ، وفي سورة الدخان « وما خقنا السهاوات والأرض وما بينها لاعبين ما خلقناهما إلا بالحق ولكن أكثرهم لابعلمون » وفي سورة الانبياء «وما خلقنا السهاوات والأرض وفي سورة الانبياء «وما خلقنا السهاوات والأرض وفي سورة الانبياء «وما خلقنا السهاوات والأرض



E GHAZI TRU

السألة • ع 🔜 💿



٦٨⊬

ومنها أن يثيب ويعاقب فيجازى لمحسن باحسانه والمسيء باساءته قيكون أتر عدله وفضله موجوداً مشاهداً فيحمد على ذلك ويشكر . ِ ومنها أن يعلم خلقه انه لا إله غير ولا ربُّ سواه . ومنها أن يصدَّق الصادق فبكرمه ويكذب الكاذب فيهينه . ومنها ظهور آثار أمخائه وصفاته على تنوعها وكثرتها فى الوجود الذهني والخارجي فيعسلم عباده ذلك علماً مطابقاً لما في الواقع . ومنها شهادة مخلوقاته كاما بأنه وحده ربها وقاطرها ومليكها وآنه وحده آآهها ومعبودها. ومنها ظهور أثر كمله المقدس فان الخلق والصنع لازم كماله فانه حي قــدىر ومن كان كذلك لم يكن إلا فاعلا مختاراً . ومنها أن يظهر أثر حكمته في المخلوقات بوضع كل منهـًا في موضعه الذي يليق به ومجبته على على الوجه الذي تشهد العقول والفطر بحسنه فتشهد حكمته الباهرة . ومنهااته سبحانه بحب أن يجود وينعم ويعفو ويغفر ويسامح ولايد من لوازم ذلك خاماً وشرعا . ومنها انه يحب أن يثنى عليه ويمدح ويمجد ويسبح ويعظم . ومنها كثرة شواهد ربوبيته ووحدانيته والَّهيته. إلى غير ذلك من الحكم التي تضمنها الخلق . فخلق مخلوقاته بسبب الحق ولأجل الحق وخلفها ملتبس بالحق وهوفى نفسه حق فمصدره حق وغايته حق وهو يتضمن الحق وقد أثنى على عباده المؤمنين حيث نزهوه عن ايجاد الحلق لا لشي. ولا لغاية فقال تعالى د أن في خلق السهاوات والأرض والختلاف الابل والنه...ار

ROURĂNI

77.

INCE GHAZI TRUST RANIC THOUGHT

لآيات لأولى الالباب الذين يذكرون الله قياماً وقعودا وعلى جنومهم ويتفكرون في خلق السمارات والارض. وبنا ماخلةت هذا باطلا سـحانك » وأخبرُ أن هذا ظن أعدائه لا ظن أو ليائه فقال دوما خلقنا السهاو اتوالأ رض وما بينهما باطلا ذلك ظن الذين كغروا، . وكيف يتوهم أنه عرفه من يقول اله لم يخلق لحكة مطوبة له ولا أمر لحكمة ولا نهى لحكمة وانما يصدر الخلق والأمرعن مشيئة وقدرة محضة لالحكة ولالغابة مقصودة وهل هذا الانكار لحقيقة حمده بل الخلق والأمر أعا قام بالحكم والغايات فهما مظهران لحمده وحكمته فانكار الحكمة انكار لحقيقة خلقه وأمره فإن الذي أثبته المنكرون من ذلك يُنزه عنه الربِّ ويتعالى عن نسبته اليه فانهم أثبتوا خلقاً وأمراً لارحمة فيه ولا مصلحة ولا حكة ، بل يجوز عندهم أو يقع أن يأمر علا مصلحة للمكاف فيه البتة وينهىعما فيه مصلحة والجيع بالنسبة اليه سواء ويجوز عندهم أن يأمر بكل ما نهى عنه و ينھى عن جميم ما أمر به ولا قرق بين هذا وهذا الآ يمجردالامر والنهي. ويجوز عندهم أن يعذب من لم يعصه طرفة عين ويثيب من عصاء بل أفنى عمره في الكفر به والشرك والظلم والغجور فلا سبيل الى أن يعرف خلاف ذلك منه



مسائل الجاهلية

الابخبر الرسول والا فهو جائز عليه . وهذا من أقبح الظن وأسوئه بالرب سبحانه و تنزيهه عنه كة نزيهه عن الظلم والجور بل هذا هو عين الظلم الذي يتعالى الله عنه . والعجب العجاب ان كذيراً من أرباب هذا المذهب ينزهونه عما وصف به نفسه من صفات الكمال و نعوت الجلال ويزعمون ان ائباتها تجسيم و تشبيه ، ولا ينزهونه عن هذا الظلم والجور ويزعمون أنه عدل وحق ، وأن التوحيد عندهم لا يتم لا به كما لا يتم الا بانكار استوائه على عرشه وعلوه فوق سماواته و تكلمه و تكليمه وصفات كماله فلا يتم التوحيد عندهذه الطائفة الا بهذا النفى وذلك الاثبات والله وفي انتوفيق . انتهى المتصود من نقله وتمام الكلام في هذا الباب من ذلك الكتاب واليه سبحانه المآب

﴿ الكان بالمالاتكم والرسل والتغريق بينهم ﴾

( الحدية والار بعون ) ، الكفر بالملائكة والرسل والتفريق بيتهم . قل تعلى ۵ ولتما تتينا موسى الكتاب وقنينا من بعده بالرسل واتينا عيسى بن مريم البينات وأيدناه بروح القدس أفكا جامكارسول بمالا تهوى أنمسكم استكبرتم نفريقاً كذبتم وفريقاً تقتاون وقلوا قاوينا غلف بل لعنهم الله بكفرهم فقليلا ما



يؤمنون ولما جاءهم كتاب من عند الله مصدق لما معهم وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به فلعنة الله على الكافرين بئسها اشتروا به أنفسهم أن يكفروا عا أنزل الله بدأ أن ينزل الله من فضله على من يشاء من عباده فباؤا بغضب على غضب وللكافرين عذاب مهين واذا قيل لهم آمنوا مما أنزل الله قالوا أنؤمن مما أنزل علينا ويكفرون مما وراءء وهو الحق مصدقاً لما معهم قل فلم تتتلون انبياء لله من قبل ان كَنْتُم مَؤْمِنْيْنِ ــ إلى إنْ قال ــ قل من كان عدواً لجمريل قائه نزله على قلبك باذن الله مصدقاً لما بين يديه وهدًى وبشرى للمقيضين مركن عدواً لله وملائكته ورسلم وجبريل وميكان فان الله عدو "كافرين ولتد أنزلنا اليكم آيات بينات وما يكفر مها الا الفاسةون» فقد تبين من هذه الآيات إن بعض الكتاسين كانوا يكمر ون بالمازئكة والرسل ويفرقون ينهم أي يؤمنون ببعض ويكفرون ببعض وهم طائفة من جاهلية المهود ولهذا أمرنا الله تعالى بالاعان بهم وعدم التفرقة بينهم فقال « آمن الرسول عاانزل اليه من ربه والمؤمنة ن كلُّ آمن بالله وملائكته ورسله لا نفاق بين أحد من رسله ، وقاوا سمعنا وأطعن غفرانك رينا واليك المصير



مسائل الجاهاية

## ﴿ الناو ۗ في الانبياء والرسل ﴾

(الثانية والأربعون) : الغلق في الانبياء والرسل عليهم السلام . قال تعالى في سورة النساء « يا أهل الكتاب لا تغلوا في في دينكم ولا تقولوا على الله الا الحق انما المسيح عيسى بن مريم رسول الله وكانته ألقاها الى مريم وروح منه فا منوا بالله ورسله ولا تقولوا ثلاثة انتهوا خيراً لكم أنما الله الله واحد سبحانه أنتى يكون له ولد & والغلو في المخلوق أعظم سبب لعبادة الاصنام وألصالحين كما كن في قوم نوح من عبادة كسر وسواع ويغوث وتحوهم وكما كان من عبادة النصارى للمسيح عليه السلام ومنال ذلك التول على الله بغير الحق

🗲 الجدال بغير علم 🗲

(النالئة والاربعون) : الجدال بغير العلم كما ترى كثيراً من أهل الجهل يجادلون أهل العلم عند نهيهم عما ألفوه من البدع والضلالات . وهى صفة جاهلية نهانا الله تعالى عن التخلق به قال تعالى في سورة آل عمران « يا أهل الكتاب لم تحاجون في ابراهيم وما أنزلت التوراة والانجيل الا من بعده أفلا تعقلون . ها أنتم هؤلاً محاججتم في لكم به علم فلم تحاجون في ايس لكم به علم والله



المسالة ٢٢

يعلم وأنتم لا تعلمون » أخرج ابن اسحق وابن جرير عن ابن عباس رضي الله تعالى عندا قل : اجتمعت فصارى نجران واحبار يهود عند رسول لله تبطيق فتناز عوا عنده فقالت الاحبار : ما كان ابراهيم الايهو دياًوقلت النصارى، كان ابواهيم الا نصرانياً قانزل الله فيهم هذه الآية المنادية على جيام وعنادهم كما لا يخفى على من راجع التفسير

# ﴿ الكلام في الدين بلا علم ﴾

قل الشيخ ( الرابعة و لار بعون ) : الكارم في الدين بار علم . أقول أجل الشيخ رحمه الله تعالى الكلام في هــد المسالة كل الاجمال كما فعل مثل ذلك في كثير من المسائل وما أحقه بالتفصيل وذلك أن أهل الجاهليسة من العرب وغيرهم من الكتابيين شرعوا في الدين ما لم يأذن به الله أما العرب فقد كان الكتابيين شرعوا في الدين ما لم يأذن به الله أما العرب فقد كان فيهم الخزاعي<sup>(1)</sup> فغير و بدل وابتدع بدعاً كثيرة وأغرى العرب على عبادة الأصنام وبحر البحيرة وحمى الحام واستقسم بالازلامالى غيرذلك تافضلنادفي غيرهذا الموضعوان شئت أن تعرف العرب

(۱) هو عمرو بن لحي وكان الحجاربون يتخذونه وباً في امتثال المرم وطاعته والاتها. عما ينهى عنه



مسائل الجاهلية

٧٤

وما بتدءوه فاقرأ سورة الانعام فان فبها كثيراً من ضلالاتهم ومبتدعاتهم . وأما الجاهليون من المهود والنصارى فقد اتخــذوا أحبارهم ورهبانهم ارباباً مندون الله والمسيح بن مريم وذلك ان احبارهم ورهبانهم ابتدعوا لهم في الدين بدعاً وحلقوا وحرموا ما اشتهته أنفسهم فتبلوا ذلك منهم وأطاعوهم عليه مع أن الدين آما يكون بتشريع الله ووحيه الى أنبيائه ورسلم علمهم السلام ولا يكون آراء الرجل وبحسب أهوائهم فكل ما لا دليل عليه من كتاب ولا سنة مردود على صاحبه . وقد ذم الله تعالى المهود على مثل ذلك فتال عز اسمه في سورة آل عمران « وان منهم لغريقاً ياوين ألمنتهم بالكتاب لتحسبوه من الكتاب وما هو من السكتاب ويتوثرن هو من عند الله وما هم من عند الله ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون » فمن أولَ نصوص الكتاب والسنة على حسب شرواته وتمتنضي هواه فهو أيضاً من قبيل لنجبن يلحرزت ألسنتهم بالكمتاب وأالت تعلم ما اشتمل عليه اليوم كمثير من كتب الشريعة من الآراء التي ليس لها مستند من دلائل الشريعة . فالى الله المشتكي من صونة الباطل وخمول الحق



۷o

المسألة وع

﴿ الكفر باليوم الآخر ﴾

( الخامسة والأربعون ) : الكفر باليوم الآخر والتكذيب بلقاء الله وبعث الأرواح وببعض ماذكرته الرسل من صفات الجنة والدارقال تعالى في سورة الكهف «قل هل أنبتكم بالاخسرين أعمالا الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون منعا أولئك الذين كفروا بآيات ريهم ولقائه » الآية . وقد مر الكلام عليها قريباً . وقال تعالى في سورة النحل « وأقسموا بالله جب إيمنهم لا يبعث الله من يتوت بلى وعداً عليه حقاً ولكن كفر وا أنهم كانو كذبين » الى غير ذلك من النصوص الواردة في ذلك كله . ولقوم عصرنا من هذا الاعتقاد الجاهلي حظ وافر ولصيب كامل ومن يضلل الله فلا هادي له ويذرهم في طغيانهم يعمهون . نسأله تعالى التوفيق للهداية

﴿ التكذيب بآية مالك يوم الدين ﴾

( السادسة والأر بعون ) : التكذيب بقوله تعالى « مالك يوم الدين » وهو اليوم الذي يدين الله تعالى العباد فيه بأعمالهم فيتيبهم على الخيرات ويعاقبهم على المعاصي والسيئات والتكذيب

مسائل الجاهلية

بهذا اليوم متفرع على انكار البعث والحساب والجنة والنار

التكذيب بآية لاييع فيه ولاخلة ولاشفاءة >

NIC THOUGHI

(السابعة والأربعون) : التكذيب بقوله تعالى «لابيع فيه ولا نخلة ولا شفاعة » من قوله سبحانه « يا أيها الذين آمنوا انفقوا مما رزقنا كم من قبل ان يأتي يوم لابيع فيه ولا خلة ولا شفاعة والكافرون هم الظالمون » . والخلة المودة والصداقة ومعنى ولا تنذعة أي لا أحد يشفع لأحد إلا من بعد ان يأذن الرحن لمن يشاء ويرضى وأراد بذئك يوم القيامة والمراد من وصفه بما ذكر الاشارة إلى أنه لا قدرة لأحد فيه على تحصيل ما ينتفع به بوجه من الوجوه لأن من في ذمته حق مثلا إما ان يأخذ بالبيع ما يؤديه به وإما ان يعينه أصدقاته وإلى ان يلتجىء إلى من يشفع له في حظه والدكل منتف . ولا مستعان إلا بالله عز وجل

﴿ الْحَطَّأَ فَي فَهِمْ مَعْنِي الشَّفَاعَة ﴾

( الثابنة والأربعون) ؛ التكذيب بقوله تعالى في سورة الزخرف «ولايمك الذين تسعون من دونه الشفاعة إلا من شهد بالحق وهم يعلمون » . قوله ولايمك الذين تسعون أي ولايملك ٧V

**{9** રાં\_!!

آلهتهم الذين يدعونهم من درنه الشفاعة كما زعموا أنهم شفعاؤهم عند الله عز وجل إلا من شهد بالحق الذي هو التوحيد وهم يعلمون أي يعلمونه و المراد بهم الملائكة وعيسى وعزير و اضرابهم و أنت ترى الناس اليوم عاكفين على أصناء لهم يدعونهم من دون الله وعذرهم عند توبيخهم ان هؤلاء شفعاؤهم تعالى الله عايشركون

OUR'ÀNIC THOUGH

## ﴿ قُتْلَ أُوالِياً. الله ﴾

( المناسعة و لأربعون ) : قتن أولياء لله وقتل الله ين يأمرون بالنسط من الناس قال تعالى في سورة البقرة « وضر بت عليهم الله والمسكنة و يافرا بغضب من الله ذلك بأنهم كانوا يكفرون واليت الله ويقتنون النبيين بغير حق ذلك بما مصوا وكانوا يعتدون » وقل في سورة آل عران « قل قد جامك رسل من قبلى بالبينات و بالذي قلم فلم قتلتموهم ان كنتم صادقين » الى آيات أخر في هذا المعنى صرحت بما لاقاد لأ نبياء و الرسل عليهم السلام و أتباعهم المحلصون و دعاة الحق <sup>(1)</sup> و بما كابدود من أعداء الله والجهة و الحياة الله من قله الله الما من قبل الما ما الما م

الله تُعالى والتوحيدالذي جارت به الرسل ماتنهد له الصياصى وتشيب له النواسي كما لأيخفى على من طالع سيرته الفدسة تغمده الله برحمته . و رضوانه



مسائل الجاهلية

الطغاة مما تنهد له الصياصي وتبيض منه النواصي

هؤلاء أكابر الأمة المحمدية وعلماؤها الأعلام قد صادفوا عند دعوتهم إلى الحق والمحافظة عليه ما يسود منه وجه القرطاس وتشيب منهلم المداد والأنبياء صلوات الله علمهم وأتباءهم المؤمنون وانكانوا يبتلون في أول الأمر فالعاقبة لهم كما قال تعالى لما قص قصة أوج « المك من أنباء الغيب توجمها اليك ما كنت تعامها أنت ولا قومك من قبل هذا فاصبر ان العاقبة للمتقين » وفي الحديث المتغق على صحته لما أرسل النبى صلى الله تعالى عليه وسلم رسولا الى ملك الروم فطلب من يخبره بسيرته وكان الشركون حيائنا أعداء لم يكونوا آمنوا به فقال كيف الحرب بينكم وبينه ، قانوا : الحرب بيننا وبينه سجال يدال علينا المرة وندال عليه الأخرى فتالكناك الرسل تبتلي وتكون لها العاقبة فأنه كان بوه بدر نصر الله المؤمنين ثم يوم أحد ابتلى المؤمنون ثم لم ينصر الحكة را بعدها حتى أظهر الله تعالى الاسلام . فان قيل فَعَى الأُنبِ، من قد قتل كم أخبر الله تعالى في الآيات السابقة أن بني أسرائيل يتنادن النبيين بغير الحق وفي أهل الفجور من يؤتيه الله ملكا وسلطانا ويسلطه على المتدينين كما سلط بخت نصر

على بنى اسرائيل وكما سلط كفار المشركين وأهل الكتاب أحياناً على المسلمين . قيل أما من قتل من الأ نبياء فهم كمن يتمتل من المؤمنين في الجهاد شهيداً قال تعالى « وكأين من نبي قائل معه رتيون كنير فما وهنوا لما أصابهم في سبيل الله وما ضعفوا وم استكانوا والله بحب الصابرين وماكان قولهم إلا ان قلوا ربنا اغفر لنا ذنوبنا واسرافنا في أمرنا وثبت أقدامنا وانصرنا على التموم الكافرين فأثلمهم الله تواب الدنيا وحسن ثواب الآخرة والله يحب المحسنين » ومعلود أن من قتل من المؤمنين شهيد في التتال كان حله أكمل من حال من يموت حتف أنذه قال تعالى د ولا تحسبن الذين قتاوا في سبيل الله أمواناً بل أحياء خنه ربهم بززقون ، ولهذا قال تع لى « قل هل تر يصون بنا إلا احدى الحسنيين ، أي إما النصر والظفر و إما الشهادة والجنة ثم أن الدين الذي قاتل عليه الشهداء ينتصر ويظهر فيكون لطائفته المعدة في الدنيا والآخرة من قتل منهم كان شهيداً ومن عاش منهم كان منصوراً سعيداً وهذا غاية مايكون من النصر إذكان الموت لابد منه فالموت على الوجه الذي محصل به سعادة الدنيا والآخرة أكمل بخلاف من مهلك هو وطائفته فلا يفوز لا هو ولا هم مطلومهم لا في الدنيا ولا في الآخرة والشهداء من المؤمنين قاتلوا باختيارهم

)UR'ÀNIC THOUGI



مسائل الجاهلية

وفعلوا الأسباب التي بها قتلوا كالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فهم اختاروا هذا الموت إما أنهم قصدوا الشهادة وإما أنهم قصدوا ما به يصيرون شهداء عالمين بأن لهم السعادة في الآخرة وفي الدنيا بانتصار طائفتهم وببتماء لسان الصدق لهم ثناء ودعاء ، بخلاف من هلك من الكفار فانهم هلكوا بغير اختيارهم هلاكا لا برجون معه حددة الآخرة ولم يحصل لهم ولا لطائفتهم شيء من سعادة الدنيا بل أتبعوا في هذه الدنيا لعنة ويوء القيامة هرمن المتبوحين وقيل فابهم فكم تركوا من جنات وعيون وزرع ومقام كريم والعمة كانوا فيها فاكهن كذلك وأورثناها قوماً آخرين فما بكت علمهم السماء والأرض وم، كانوا منظرين » وقد أخبر سبحاته أن كشيراً من الأنبياء قتل معهار بيون كشير أي ألوف كثيرة وأنهم ماضعفوا ولاستكانوا لذاك بل استغفروا من ذنوبهم التي كانت سبب ظهور العدو وأن الله تعالى آتاهم ثواب الدنيا وحسن ثواب الآخرة . فاذا كان هذا قتل المؤمنين فما الظن بقتل الأنبياء فغيه لهم ولا تباعبه من سعادة الدنيا والآخرة ماهو من أعظم الفلاح . وظهور الكفار على المؤمنين أحياناً هو بسبب ذنوب المسلمين كيوم أحد فان تابوا انتصروا على الكفار وكانت العاقبة لهم كما قد جرى مثل هذا المسلمين في عامة ملاحمهم مع

الكفار وهذا من آيات النبوة وأعلامها ودلائلها فان النبي صلى الله تعالى عليه وسلم اذا قاموا بعهوده ووصاياء نصرهم الله وأظهرهم على ـ المخالفين له فذا ضيعوا عهوده ظهر أولئك علمهم فمدار النصر والظهرر مع متابعة النبي صلى الله تعالى عليه وسلم وجوداً وعدماً من غير سبب يزاحم ذلك ودوران الحكم مع الوصف وجوداً وعدماً من غير مزاحمة وصف آخر يوجب العلم بأن المدار علة تدائر وقولنا من غير وصف آخر يزيل النقوض الواردة فهذا الاستقراء والتتبع يبين أن نصر الله واضارد هو بسبب اتباع النبي وأنه سبحانه بريد اعلام كنمته ونصره ونصر أتباعه على من خالفه والن يجعل لهم السعادة وشن خالفهم الشقاء وهذا يوجب العلر بنبوته وأن من اتبعه كان سعيداً ومن خالفه كان شقياً . ومن هذا ظهور بخت نصر على بنى اسر ائيل فانه من دلائل نبوة موسى اذ کان ظهور بخت نصر انماکان لما غیروا عهود موسی وترکوا اتباعه فعوقبوا بذلك وكانوا اذكانوا متبعين لعبود موسى منصور بن مؤيدين كماكوا في زمن داود وسلمان وغيرها قل تعالى « وقضينا الى بنى المرائيل في الكتاب لتفسدن فى الأرض مرتين ولتُعلن عاواً كبيراً فلما جاء وعد أولاهما بعثنا علمه عباداً لنا أولى بأس شديد فجاسوا خلال الديار وكان وعداً مفعولاتم رددنا لكم الكرة علمهم وأمددناكم بأموال وبنين وجعلناكم



مسائل لنجاهلية

٨٢

أكثر نفيراً ان أحسنتم أحسنتم لأنفسكم وان أسأتم فلها فاذا جاء وعذالآخرة ليسوؤا وجوهكم وليدخلوا المسجدكما دخلوه أول مرة وليتبرُّوا ما على تتبيرا عسى ربكم أن رحكم وان عدتم عدنا». فكان ظهور بنى اسرائيل على عدوهم تارة وظهور عدوهم عليهم تارة من دلائل نبوة موسى صلى الله عليه وسلم وآياته ، وكذلك ظهور أمة محمد صنى الله عليه والله على عمارهم تارة وظهور عماوهم علمهم تارة هو من فلائل رسالة محمد صلى الله عديه اوسل وأعالاه نبوته وكان لصر الله أوسى وقومه على عدوهم في حياته وإدا مو ته کم جری لهم من يو شع وغيره من دلالل نبوة موسى وكذلك انتصار المؤمنين موجمد صلى الله عليه وسلرفي حياته وبعد مماته مع خلفاته من أعلام نبوته ودلاتها وهذا تجلاف الكفار الذين يتتصرون على أهد الكتاب أحياناً فان أولئك لايقولوا (أ)مطاعهم الى نبى ولا يقاتلون أتباع الانبياء على دين ولا يطلبون من آولئك أن يتبعوهم على دينهم بل قد يصرحون بانا أتما نصرنا عايكم بذنوبكم وان لو اتبعثم دينكم لم ننصر عليكم وأيضاً فلا عاقبة لحم بلى الله يهلك الغالم بالخالم شم بهاك الظالمين جميعاً ولا تتيلهم يطلب بقتله سعادة يعد شوت ولا يختارون القتل ليسعدوا بعد الموت . فهذا وأمثاله مما يظهر الفرق بين انتصار الاندياء وأتباعهم (١) لعله لايكون

PRINCE GHAZI TRUST QURANIC THOUGHT

٨٣

وبين ظهور بعض الكفار على المؤمنين أو ظهور بعضهم على بعض وبين أن ظهور محمد صلى الله تعالى عليه وسلم وأمته على أهل الكتاب اليهود والنصارى هو من جنس ظهورهم على المشركين عباد الأوثان رذلك من اعلام نبوته ودلائل رسالته ايس هو كظبور بخت نصر على بني اسرائيل وظهور الكفار على المسلمين . وهذه الآية مما أخبر به موسى وبين أن الكذاب المدعى للنبوة لايتم أمرد وانما يتم أمر الصادق فان من أهل الكتاب من يقول محمد وأمته سلطوا علين بذنوبنا مع صحة ديننا الذي ثحن عليه كاسلط بخت نصر وغيره من الدوك وهذا قياس فاسد فان بخت لمصرلم يدع نبوة ولا قاتل على دين ولا طلب من بني اسرائيل ان ينتقلوا عن شريعة موسى الى شريعته فلم يكن في ظهوره اتمام لما ادعاء من النبوة اودعا اليه من الدين بل كان منزلة المحاربين قطاع الطريق اذا ظهروا على القوافن بخلاف من ادعى نبوة ودينا دعا اليه ووعد أهله بسعادة الدنيا والآخرة وتوعد مخالفيه بشتاوة الدنيا والآخرة ثم نصره الله وأظهره وأتم دينه وأعلى كابته وجعل له العاقبة وأذل مخالفيه فان هذا من جنس، خرق العادات المقترن بدعوى النبوة فانه دليل علمها وذاك من جنس خرق العادات المقترن بدعوى النبوة فانه ليس دليلا علبها



مسائل الج هاية

λ٤

وقد يغرق في البحر أمم كثيرة فلا يكون ذلك دليلا على انبوة الى بخلاف غرق فرءون وقومه فانه كان آية بينة لموسى وهذا موافق لما آخبر به موسى عليه الصلاة والسلام من أن الكذاب لا يتم أ ر ه وذلك بأن الله حكيم لا يليق به تأييد الكذاب على كذبه من غير ان يبين كذبه . ولهذا أعظم الفتن فتنة الدجال الكذاب لما اقترن بدعواه الانوهية بعض الخوارق كان معها ما يدل على كذبه من وجوه . منها دعياد الألوهية وهو أعور والله لبس بأعور مكتوب بين عينيه كافر يقرؤه كل مؤمن قارئ وغير قارئ والله تعالى لابراه أحد حتى عوت . وقد ذ كر النبي صلى الله تعالى عديه وسر هسذه العلامات الثلاث في الأحاديث الصحيحة فان تأييم المكالب ونصرد واظهار دعوته دائما فهذالم يقع قط فمن يستدل على ما يفعله الرب سبحانه بالعادة والسنة فهذا هو الواقع على ذلك أيضاً بالحكمة فحكمته تناقض ان يفعل ذلك اذ الحكيم لا ينعن هذا وقد قال تعالى « ولو قاتلكم الذين كفروا لولَّوا ا الادبار تم لا يجدون ولياً ولا نصير اسنة الله التي قد خذت من قبل وأن تمجد نسبة الله تبديلا» فأخبر أن سنة الله التي لا تبديل لها نصر المؤمنين على المكافرين والإيمان المستلزم لذلك يتضمن طاعة الله ورسوله . فاذا نقص الاعان بالمعاصي كان الأمر بحسبه

٨٥.

كما جرى نوم أحد . وقال تعالى « وأقسموا بالله جهد اعانهم لئن جاءكم ندر ليكونن أعدى من احدى الأمم فلما جاءهم ندير مازادهم إلا نفوراً استكباراً في الأرض ومكر السئ ولا يحيق المكز السي إلا بأهله فهل ينظرون إلا سنة الأولين فلز تجد لسنة الله تبديلا ولن تجد لسنة الله تحويلا ، فأخبر أن الكفار لاينظرون إلا سنة الأولين ولا يوجد لسنة الله تبديل لا تبدل بغيرها ولا تتحول فكيف النصر للكفار على المؤمنين الذىن يستحقون هذا الاسم وكذلك قل في المنافقين وهم الكفارفي الباطن دون الظاهر من فيه شعبة نفاق «لئن لم ينته المنافقون والذين في قاومهم مرض والمرجفون في المدينة لنغرينك مهم تم لايجاورونت فيها إلا قليلا ملعونين أينما ثقفوا أخذوا وقتلوا تقتيلا سنة الله التي قدخلت من قبل ولن تجرُّ لسنة الله تبديلًا »والسنة هي العادة فهذه عادة الله المعلومة فاذا نصر من ادعي النبوة واتباعه على من خالفه إما ظاهراً وإما باطناً المصراً مستقرأً فإن ذلك دليل على أنه نبى صادق اذ كانت سنة الله وعادته نصر المؤمنين بالأنبياء الصادقين علي الكافرين والمنافقين كم أن سنته تأييدهم بلايات البيدت وهذه منها ومن ادعى النبوة وهوكاذب فهو من أكفر الكفار وأظلم الطالمين قال تعالى « ومن أخان ممن افترى عا الله كنامًا أو قل



مسائل الجاهلية

۲.

آوحي الي ولم يوح اليه شي. ومن قال سأ نزل مثل ما أنزل الله » وقال تعالى « فمن أظلم من كذب على الله وكذب بالصدق اذ جاء. » وقال تعالى ﴿ ومن أُظلَم من افترى على الله كذبا أوكذب بالحق لما جاءه ٣ وقال تعالى ٩ ومن أظلم ممن افترى على الله كذباً ليضل الناس بغير علم أن الله لا مهدي القوم الظالمين » ومن كان كذلك كان الله عقته ويبغضه ويعاقبه ولايدوم أمره بل هوكما قال النبي صلى الله تعانى عليه وسلم في الحديث الصحيح عن أبي هريرة قلَّ أن الله على ناظالم فاذا أخذه لم يفلته» ثم قر أَهو كذلك أخذ ربك اذا أخذ القرى وهي ظالمة ان أخذه أليم شديد» وقال أيضاً في الحديث الصحيح عن أبي موسى أنه قال قال رسول الله يتحليم حدر المومن كمن الخامة من الزرع تفيها الرياح تقيمها قارة وتميلها أخرى ومثلي المنافق كمثل شجرة الارز لاتزال ثابتة على أصل حتى يكون انجعاف مرة واحدة فالكاذب الناجر وان متاحت دولته فلابه من رواله، بالكلية وبقاء ذمه ولسان السوم له في العالم وهو يظهر سريعاً ويزول سريعاً كولة الأسود العنسي ومسيحة الكذاب والحارث المعشقي وبابا الرومي وتحوهم . وأسالأ نبيه فابه يبتدن كتير تمحصوا بالبلاء فان الله تعالى انما مكن العبه. ذا ابتلاه ويضر أمره شيئًا فشيئًا كانزرع قال

تعالى « محمد رسول الله والذن معه أشداء على الكفار رحماء بينهم تراهم ركعاً سجداً يبتغون فضلا من الله ورضواناً سياهم في وجوههم من أثر السجود ذلك مثلهم في التوراة ومثلهم في الانجيل كزرع أخرج شطأه (أي فراخه ) فآزره ( أي قواه ) فاستغلظ فاستوى على سوقه يعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار وعد الله الذن آمنوا وعملوا الصالحات منهم مغفرة وأجرآ عظم » . ولهذا كان أول من اتبعهم ضعفاء الناس باعتبار هذه الأمور وسنة الله في أنبياء الله وأوليائه الصادقين وفي أعداء الله والمتنبئين الكذابين مما بوجب الفرق بين للنوعين وبين دلائل النبي الصادق ودلائل لمتنبى الكذاب وقه ذكر ابتلاء النبي والمؤمنين ثمكون العاقبة للم في غير موضع كقوله تعالى « ونقد كذبت رسل من قبلك فصبروا على ماكذبوا وأوذوا حتى أتاهم نصرنا ولاميدال الكارات الله ولقد جاءك من نبأ المرسلين & وقال تعالى لا أد حسبتم ان تدخلوا الجنة ولما يأتكم مثل الذين خلوا من قبدكم مستهم البأساء والضراء وزنزنو احتى يقول الرسول والذبن أمنوا معه متي يصر الله إلا أن نصر الله قريب a وقال تعالى « وما أرسلنا من قباك إلا رجلا نوحي المهم من أهل الترى أفلم يسيروا في الارض فينظروا كيفكن عاقبة الذنن من قبلهم ولدار الآخرة خبر



مسائل الجاهلية

ا ۸۸

للذين اتقوا أفلا تعقلون حتى اذا استيأس الرسل وظنوا أنهم قد كذبوا جاءهم نصر نا فنُجى من فشاء ولايرد بأسنا عن القوم المجرمين لقد كان في قصصهم عبرة لأولي الألباب ما كان حديثا يفترى ولكن تصديق الذي بين يديه وتفصيل كل شيء وهدى ورحمة لقوم يؤمنون & والمتصود أن ايذاء القائمين بالحق والناصرين له من سنن أهل الجاهلية ، وكثير من أهل عصر نا حلى ذلك و الله المستعان

﴿ الايمان بالجبت والطاغوت ﴾

( الخسون ) : الايمان بالجبت والطاغوت وتفضيل المشركين على المسمين قدر تعدى في سورة النساء « ألم تر إلى الذين أوتوا تصيباً من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت ويقولون للذين كفروا هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلا » هذه الآية نزلت في حي من أخطب وكعب بن الأشرف في جمع من يهود وذلك أنهم خرجو إلى مكة بعد وقعة أحد ليحالفوا قريشاً على رسول الله صلى الله تعلى عليه وسلم وينقضو العبد الذي بينهم و بين وسول الله صلى الله تعلى عليه وسلم فنزل كعب على أبي سفيان فأحسن مثواء و نزات اليهود في دور قريش فقال أهل مكة أنتم



ااسألة ٥٠

أهل كتاب ومحمد صلى الله تعالى عليه وسلم صاحب كتاب فلا يؤمن هذا ان يكون مكراً منكم فان أردت ان نخرج معك فاسجد لهذين الصنمين وآ.ن بهما ففعل ثم قال كعب يا أهل مكة ليجي. منكم ثلاثون ومنا ثلاثون فنلزق أكبادنا بالكمبة فنعاهد رب البيت لنجهدن على قتال محمد ننعلوا ذلك فلما فرغوا قل أبو سفيان لكعب انك امرؤ تقرأ الكتاب وتعل ونحن أميون لا نعلر فاينا أهدى طريقاً وأقرب الى الحق ، نحن أم محمد ? قُلْ كُعب اعرضوا على دينكم فقال أبو سفيان تحن ننحر للحجيج الكوماء ونستمهم اللمن ونقري الضيف وننك العاني ونصل الرحم ونعمو بیت ر بنا ونطوف به ونحن أهل اخر م، ومحمد فارق دین آبانه وقطع الرحم وديننا القديم ودين محمد الحديث . فتال كعب أنتم والله أهدى سبيلا مما عذيه محمد فأنبزل الله في ذلك الآية والجبت في لأصل لمم صنم فاستعدل في كل معبود غير الله والطاخوت يطلق على كلُّ بإطلُّ من معبود أو غيره . ومعنى الاندان مهما إما التصديق بأذها آلحة واشراكهما بالعبادة مع الله تعالى. وإلى طاعتهما وموافقتهما على ما ها عليه من الياطل . وأما انتدر المتترك بين المعنيين كالتعضم مثلا واستبادر المعنى الاول أي المهم يصدقون بالوهية هذن الباطلين ويشركونهما في العبادة مع الآلة الحق



﴿ لَبْسُ الْحَقَّ بِالْبِاطُلُ ﴾

( الحادية والخسون ) : لبس الحق بالباطل وكنهانه قال تعالى في سورة آل عمر ان « يا أهل الكتاب لم تلبسون الحق بالباطل وتكتمون الحق و أنتم تعلمون » . وفي المراد أقوال : أحدها ان المراد تحريفهم التوراة والانجيل . ثانيها ان المراد اظهارهم الاسلام و ابطانهم النذق . ثالثها ان المراد الايمان بموسى وعيسى والكفر بمحمد عليهم السلام . رابعها ان المراد ما يعلمونه في قلوبهم من حقيقة رسانته تطليق وما يظهر ونه من تكذيبه

الإلاقرار بالحق للتوصل الى دفعه ﴾

( الشائية والخسون ) : التعصب للمذهب والاقرار بالحق التوصل إلى دفعه ، قال تعالى في سورة آل عمران « وقالت طائفة من أهل الكتب سنو البالذي أنزل على الذين آمنوا وج النهار واكفر لا تخرد لعلمهم يرجعون ولا تؤمنوا إلا من تبع دينكم قل ان الهدى هدى الله ان يؤتى أحد مثل ما أوتيتم أو يحاجوكم به عند ربكم تم ان المتعلى بيد الله يتوتيه من يشاء والله واسع عليم

91

يختص برحمته من يشاء والله ذو الفضل العظيم ، قال الحسن والسعدي : تواطأ اثنا عشر رجلا من أحبار يهود خيبر وقرى عرين وقال بعضهم لبعض ادخلوا في دين محمد أول النهار باللسان دون الاعتقاد واكفروا آخر النهار وقولوا انا نظرنا في كتبنا وشاورنا علماءنا فوجدنا محمداً ليس بذالة وظهر لنا كذبه وبطلان دينه فاذا فعلتم ذلك شك أصحابه في دينهم وقالوا انهم أهل كتاب وهم أعلم به فيرجعون عن دينهم الى دينكم

E GHAZI TRU

المسألة ٢٥

**DUR'ĀNIC THOUG** 

اتخاذ النبيين أربابا ك

( المنائنة والخسون ) : تسميتهم اتباع الاسلام شركا، قال تعالى « ماكان لبشر ان يؤتيه الله الكتاب والحكم والنبوة ثم يقول ثناس كونوا عباداً في من دون لذ ، ولكن كونوا ربانيين ماكنتم تعلمون الكتاب وماكنتم تدرسون ، ولا يأمركان تتخذوا الملائكة والنبيين أرباباً أيامركم بالكفر بعد إذ أنتم مسلمون » أخرج إن اسحاق بسنده حين اجتمعت الاحبار من اليهود والنصارى من أهل تجران عند رسول الله صلى الله تعلى عليه وسلم ودعاهم إلى الاسلام أتريا يامحمد إن نعبدك كم تعلي النصرى عيسى بن مربح ة فقال رجل من أهل تجران تصرافي



مسائل الجاهاية

يقال له الرئيس أو ذاك تريد منا يامحمد فقال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم : معاذ الله ان يعبد غير الله أو نأمر بعبادة غيره ما بذلك بعثني ولا بذلك أمرني . فأنزل الله تعالى الآية

تحريف الكلم عن مواضعه

﴿ الرابعة والخسون ﴾ : تحريف الكلم عن مواضعٍ ولَيُّ الألسنة بالكتاب . قال تعالى في سورة آل عر ان « وان منهم لفريقا يفايلوون ألسنتهم بالكتاب لتحسبوه من الكتاب وما هو من الكتاب ويتولون هومن عندالله وما هومن عند الله ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون » روى أن الآية نزلت في المهود والنصرى جميعا وذاك أنبها حرفوا التوراة والانجيل وألخقوا بكتب الله تعالى ما ليس منه . واختلف الناس في أن المحرف هل كان يكتب في التوراة أم لا ? فذهب جع الى أنه ليس في التوراة سوى كلام الله تعالى وإن تحريف المهود لم يكن إلا تغييراً وقت التراءة وتأويلا باطلا النصوص . وأما أنهم يكتبون ما برومون في التمور ة على تعدد السخبا فلا . واحتجوا الملك ما روى أن التوراة والانجيل كاأنزلها الله تعانى لإيغير منهما حرف ولكنهم يضاون بالتحريف والتأويل وكتب كالوا يكتبونها من عند

97

المسألة ع ه

أنفسهم ويقولون ان ذلك من عند الله وما هو من عند الله . فأما كتب الله تعالى فانها محفوظة لاتحول و بأن النبى صلى الله تعالى عليه وسلمكان يقول لليهود الزاماً لهم اأتوا بالتوراة فاتلوها ان كنتم صادقين وهم يمتنعون عن ذلك فلوكانت مغيرة الى ما يوافق مرامهم ما امتنعوا بل وما كان يتمول لهم ذلك رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم لانه يعود على مطلبه الشريف بالابطال. وذهب آخرون الى أنهم بدلوا وكتبوا ذلك في نفس كتامهم واحتجوا على ذلك بكثير من الظواهر ولا يمنع من ذلك تعدد النسخ لاحتمال. التواطق أو فعل ذنك في البعض دون البعض ركدا لا عنه منه قول لرسول لهم ذلك لاحتمال عامه ببقاء بعض ما يغي إغرضه سألماً عن التغيير . إما جُهلهم بوجه دلالته أو لصرف الله تعالى إياهم عن تغييره وتمام السكلام في تفسير الجلد عند السكلام على هذه الآية وكذافي الجواب الصحيح الشيخ الاسلام. وكشير من الأمة المحمدية سلكوا مسلك الكتابيين في التحريف والنأويل واتباع شهوانهم وقل تعالى في سورة النساء « من المان هادرا يحرفون السكاير عن مواضعه ويتمولون سمعنا وعصينا واسمم غير مسمع وراءنا ليآ بألسنتهم وطعناً في الدين ونو أنهم قلوا سمعت وأطعنا واسمع وانظرنا لكان خيراً لهم وأقوم ولكن لعنهم الله

This file was downloaded from QuranicThought.com

|   | DOTE       |   |
|---|------------|---|
| 巖 |            | Q |
| 菖 | ш          | Ē |
|   | CHERINE ST |   |

مسائل الجاعلية

بكفرهم فلا يؤمنون إلا قليلا » والـكلام على هذه الآية أيضاً مستوفى في التفسير

﴿ تلقيب أهل الهدى بألقاب غريبة ﴾

(الخامسة والخسون) : تلقيب أهل الهدي بالصابئة والحشوية فقد كان أهل الجاهلية يلتمبون من خرج عن دينهم بالصابيء كا كانوا يسدون رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم بذلك كما ورد في عدة أحاديث من صحيح البخاري ومسلم وغير ها تنفيراً للناس عن اتباء غير سبيلهم وهكذا تجد كثيراً من هذه الأمة يطلقون على من خانبهم في بدعهم وأهوائهم أسماء مكروهة للناس . والصابئة أبة قدمة على مذاهب مختلفة قد تكلم علمها أهل المقالات ما لا مزيد عليه . وأما الحشوية فهم قومكانوا يقولون بجواز ورود مالامعنى له في الكتاب والسنة كالحروف في أوائل السور كالاتمل بعضبه وهم الذين قل فبهم الحسن البصري لما وجد قوضم سأننا وكاور يجسون في حلقته أمامه ردّوا هؤلاء الى حشا الحلقة أي جانبها. وخصوم السلفيين يرمونهم بهذا الاسم المذير أالناس من التباعيم والأخذ بأقوالهم حيث يقولون في المتشابه لايعا تأويبه إلاالله وقد أخطأت أستهم الحفرة فالسلف

۹ ۵

لا يقولون بورود ما لا معنى له لافي الكتاب ولا في انسنة بل يقولون. فيالاستواءمنلا:الاستواءغير مجهول والكيف غير معقول والاقرار به ايمان والجحود به كفر وقد أطال السكلام في هذه السئلة شيخ الاسلام ابن تيمية في كثير من كتبه والمص ذلك في كتابه جواب أهل الاعان في التفاضل بين آيات القرآن . ومن الناس من فرق بين مذهب السلف ومذهب الخشوية، أن مذهب الخشوية ورود ما يتعذر التوصل إلى معناه المراد مطنقاً فالاستواء مثلا عندهم له معنى يتبوصل اليه تمجرد سماعه كل من يعرف أشوضوعات اللغوية إلا أنه غير مراد لأنه خلاف ما يقتضيه دليل العقل والنقل ومعنى آخر يليق به تعالى لا يعلمه إلا هو هز وجل وكيف يكون مذهب السلف هو مذهب الحشوية وقد رأى الحسن البصرى الذي هو من أكار السلف ستموط قول الحشوية ولم يرض ان يقعد قائله تجاهه . والمتصود أن أهل الباطل من المبتدعة رموا أهل السنة والحديث عمل هذا النقب الخبيث . قال أبو محمد عبد الله من قتيبة في تأويل مختلف الاحاديث إن أصحاب البدع سموا أهل الحديث بالخشوية والنابتة والمتجبرة والجبرية وسموهم الغثاء وهذه كابا انباز لم يأت مها خبر عن وسول الله صلى الله تعالى عليه وسليكا أتى في-التمرية أنهبه بجوس هذه الامة فان مرضوا فلا تعودوهم وأن مأتوا

مسائل الجاهلية

فلا تشهدوا جنائز هم . وفي ارافضة يكون قوم في آخر الزمان يسمون الرافضة يرفضون الاسلام ويلفظونه فاقتلوهم فانهم مشركون . وفي المرجئة صنفان من أمتى لاتنالهم شفاعتى لعنوا على لسان سبعين نبياً المرجئة والتدرية . وفي الخوارج يمزقون من

٩٦

مشركون . وفي المرجئة صنفان من أمتى لا تنالهم شفاعتي لعنو اعلى لسان سبعين نبياً المرجئة والتدرية . وفي الخوارج يمزقون من الدين كما عرق السهم من الرمية وكلاب أهل النار . هـذه أسماء من رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم وتلك أسماء مصنوعة انتهى . وفي الغنية أن الباطنية تسمى أهل الحديث حشوية لقولهم بِالاخبار وتعلقهم بِالآثار انتهى . وفي كتاب حجة الله البالغة واستطال هؤلاء الخائضون على معشر أهل الحديث وسموهم مجسمة ومشببة وةلوا هم المتستر ون بالبلكفة (١) وقد وضح لدي وضوحاً بينا أن استطالبهم هاد ليست فشىء وأنهم مخطئون في روايتهم رواية ودراية وخاصئون في طعنهم أثمة الهدى انتهى وقد قال العلامة أن القام في كافيته الشافية : فصل في تلقيبهم أعل السنة بالحشوية ويقال من أولى بالوصف المذموم من هـذا اللقب من الطائفتين وذكر أول من لقب به أهل السنة من أهل البدع : ومن العجائب قولهم لمن اقتدى المالوجي من أثر ومن قرآن حشوية يعنون حشواً في الوجود وفضلة في أ،ة الانسان وينفن جعلهم بنهم حثوا ربّ العباد بداخل الاكوان (۱) من کلمة (بلا تیب )



٩V

المسألة وه

مىلىرى يەرب بارمەرىيە بىرىمە مەر بەر بەر بارمەرىيە · الرب ذو الملكوت والسلطان إذ قولهم فوق العبادوفي السما رحمن محوىٌ بظرف مكان ظن الحمير بأن هف للظرف وال قالته في زمن من الأزمان والله لم يسمع بذا من فرقة -ذا قوله تباً لذي البهتان لا تبهتو ' أهل احديث به فما فى كف خالق هذه الأكوان بلي قوله ان السموات العلى سكها تعالى الله ذو السلطان حقاً كخردلة ترى في كف مم أترونه المحصور بعدأء السها ياقيعنا ارتدعوا عن العدوان كرف مشبهة وفا حشوية صرف بلاجه ولاكتهان تدرون من سمت شيوخكم بهذا الاسم في الحمي من لأزمان ك ابن خليلة درد الشيطان سمى به عمر و لعبد الله قا الله أنى يستوى الارثان فورثتم عمروأكم ورثوا لعبد تدرون من أولى بهذا الاسم وهو مناسب أحواله لوزان بدء تخالف مقتضى انقرآن من قدحشي الاوراق والاذهان من هذا هو الخشوى لا أعل الحديث أثمة الاسلام والاعارز وردوا عيداب مدهن انستن التي اليست ربانة هسده الأذهان أوساخ والأقذار ولأنتان ووردتم التلوط مجرىكل ذي ال وكسنر ن تصعدو ناورد من أثر الشراية خيبة الكسلان وحص هذه الابيات أن أعداء الحق وخصوم السنة وأضدد



﴿ التكذيب بالحق ﴾

﴿ السادسة والمحسون ﴾ : "فتراء الكذب على الذ والتكذيب بالحق، وشواهدهة، المسئلة من الكتاب والسنة كثير وهذا دأب المخالفين الدين المبين كاليهود والنصارى ويداّعون أن ماه عليه هو الحق وأن الله أمرهم بالتمسك به وأن الدين السبين ليس بحق وأن الله تعالى أمرنا بتكذيبه كل ذلك لاتباع أسلافهم لا ينتارون الى الدليل وهكذا أهل البدع والضلالات يعتقدون بدعهم الحق

السألة ٧٥

و آن الله أمر هم وأن ما عليه أهل الحق مفترى لا يصدقون به وكلَّ يدَّعى وصلا لليلى وليلي لا تقرُّ لهم بذا كا

﴿ الافتراء على المؤمنين ﴾

( السابعة والخسون ) : رمى المؤمنين يطلب العاو في الارض قال تعالى في سورة ونس « قلوا أجتمتنا لتلفتنا عما وجدنا عليه آباءنا وتكون لكما الكعرياء في الأرص وم. نحن لك تتزمنين » هذ الكلام مسوق لبيان أن موسى عليه السلام ألتمهم خج فانقطعوا عن الاتيان بكلاء له تعلق بكارمه عليه اسلاء فضلا عن الجواب الصحيح واضطروا الى التشبث بذيل التقليم الذي هو دأب کل عاجز محجوج وديدن کل معالج لجوج . على أنه استئناف وقع جواباً عاقبته من كلامه عليه السلام على طريقة قالموسى، كأنه قيل فماذا قام الموسى عليه السلاء حين قال لهم ماقل ? فتيل قار أعجز من عن المحاجة « أجئتنا لتنفتنا عنا وجدنا عليه آيار اوتكون نكم الكبرياء في الأرض» أي المات كما روى من جمعهم وعن الترجيج أنه الله حمى الملك كتبرياء لأنه أكبر م يشدب من أمو الدنيد ، فكل من دعا ألى احق رماد من كان على لمُسْبَتُ الجاهلي أن قصده من الدعوة طلب الرياسة والجاه من غير



مسائل الجاهلية

ان ينظروا إلى ما دعا اليه وما قام عليه من البر اهين

#### ري المؤمنين بالفساد في الارض >>

(الثامنة والجنسون) : رمى المؤمنين بالفساد في الارض شاهد هذه المسألة آيات كثيرة ، حاصلها أن المخالفين لهم من المؤمنين مفسدون في الارض . انظر الى قولهم في أوائل سورة البقرة كيف ادعوا أنهم هم مصلحون . وقد رد الله عليهم بقوله « ألا انهم هم المفسدون ولكن لا يشعرون » وهكذا من هو على شاكلة أولئك من الذين استحلوا غيهم وتمكنت بدعهم من قلوبهم :

مِمن يك ذا فه مرّ مريض يجد مراً به المـاء الزلالا نسأنه تعالى ان يثبت قلوبنا على دينه القويم وأقدامنا على الصراط المستقيم

ورمي المؤمنين بتبديل الدين کې

التاسعة والحسون : رمى المؤمنين بتبديل الدين. قال
تعالى في سورة مؤمن « أي أخف أن يبدل دينكم و إن يظهر في
الارض الفساد ، استقدوا ماهم عليه من الضلال هو الدين الحق
ومن أراد أحويلهم عن استقادهم الكاسد وصرفهم عماهم عليه



1.1

من الغي [ فقد ار اد ] اخراجهم من الدين وافساداً في الأرض . وهكذا ديدن أعداء الحق في كل عصر » .

﴿ أَبْهَام أَهْنِ الحق بِالفساد في الأرض ﴾

الستون : كونهم أذا غلبوا بالحجة فزعوا إلى السيف والشكوى إلى الملوك و حوى المحوى المحقار السلطان و تحويل ا الرعية عن دينه . قل تعالى في سورة الاعراف « أتكر موسى وقومه اليفسدوا في الارض » فانظر إلى شكوى آل فرعون وقومه اليه وتحريشهم إياد على مقاتلة موسى عليه السلام و تهييجه . وما ذكر في آخر الآية من احتقار م كانوا عليه

#### 🗲 تناقض مدهبهم 🕯 تر کوا اخق 🗲

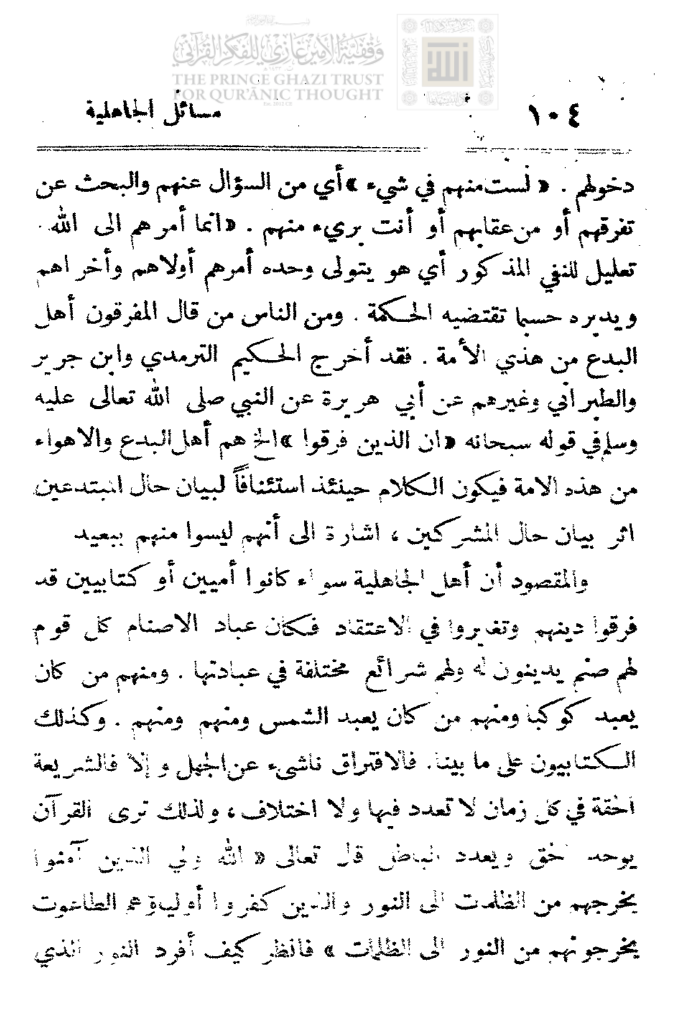
في الحادية والستون في التناقض مذهبهم لم تركوا الحق قال تعانى في سورة قى لا قد علمنا ما تنقص الأرض شهم وعندنا كتاب حفيظ بن كالبوا ياحق لم جاءه فيه في أمر مربح » فقوله بل كذبوا باحق الخ اضراب البيع الاضراب الأول للدلالة على أنهم جاءوا بما هو أقط من تعجبهم وهو التكذب بالحق الذي هو النبوة التابتة بالعجز ت في أول وهلة من غير شكر ولا تدبر فهم في أمر مربح مضطرب وذلك بسبب نفيهم النبوة عن البش

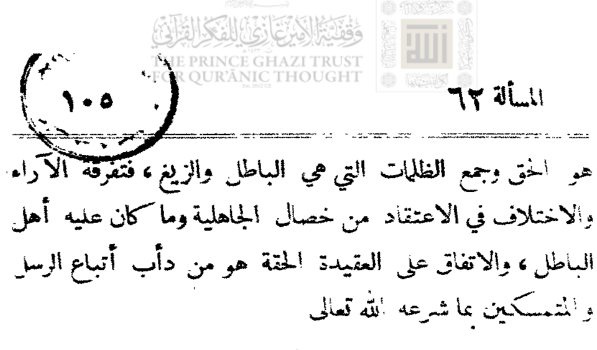


بالكلية تارة وزعمهم أن اللائق مها أهل الجاد والمالكما ينبئ عنهم قوله » لولا أنزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم » تارة أخرى، وزعمهم أن النبوة سحر أول مرة وأنها كهانة أخرى حيث قاوا في النبي صلى الله تعالى عليه وسلم مرة ساحر ومرة كاهن ، أو هو اختلاف حاله ما بين تعجب من البعث و استبعاد له و تکذيب زتر دد فيه أو قولهم في الترآن هو شعر تارة وهو سحر أخرى وقل تعالى في سورة الذاريات « والسهاء ذات الخبات أنكم لغ قول مختلف يؤفك عنه من أفك قتل الخواصون ألذين هم في غررة ساهون » اخبك جمع حبيكة كطريةة أو حبال كمثال ومثل ولمراد بها الما الطرق المحسوسة التي تسير فلها الكواكب أو المعقولة التي تدرك بالبصيرة وهي ما يدل على وحدة الصالع وقدرته وعلمه وحكته اذا تاملها الناظر وقوله ة انكم لغي قول مختلف » أي متخالف متناقض في أمر الله عز وجل حيث تقولون الله جن شأنه خلق السموات والأرض وتقولون بصحة عبادة الاصناء معه سبحانه وفي أمر الرسول صلى الله تعالى عليه وسير فتقولون تدرقا لمجنون وأخرى انه ساحر ولايكون الساحر إلا عقلا وفي أمر المختمر فتقولون تارة لاحشر ولاحياة بعد الموت أصلا وتزعمون أخرى أن أصنامكم شفعاتركم عنه لله تعانى وو



القيامة إلى غير ذلك من الأقوال المتخالفة فما كلفوا بالامان به وقولد ﴿ يَؤْفِكَ عِنَّهُ مِنْ أَفَكَ أَي يُصَرِّفَ عَنِ الأَعَانَ عَا كَفَدٍ الاتمال به «قتل الخراصون •أي الكذابون من أصحاب القول المختلف « الذين هم في غمرة ساهون ، الغمرة الجهل العظم يغمرهم ويشملهم شمول الماء الغامر لما فيه والسهو الغفلة وقال تعالى في أواخر سورة الانعام « أن الذين فرقو ادينهم وكانوا شيعًا لست منهم في شيء نما أمرهم إلى الله تم ينبئهم ما كانوا يفعلون ، هذه الآية استئناف لسيان أحوال أها الكتابين الر بيان حال الشراعين بناء على مار وي عن ابن عباس وقتادة أن الآية ازالت في اليهود والنصاري أي يحاوز دينيه رابعضوه فتمسك بكل بعض منه فرقة منه المركان التيمال التي فرقاً تشيم كل فرقة إماما وتتبعد أي تقويه وتظهر أمرد الخرج ألوداود والترمذي عن أبي هريرة قال قال رسول الله صي الله تعالى عليه وسير ا افترقت اليهود على احسى وسيعين فرقة كام، في الهامرية إلا واحدة ، وافترقت النصاري على ثلتين وسبعين قرقة كلهم في الهاوية إلاواحدة، وستغارق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة كلهم في الهاء ية لا واحدة ، واستثناء الواحدة من فرق كل من أهل المكتابين انما هو بالنظر الى العصر الماضي قبل النسخ وإما بعده فالسكل في الهاوية إن واختلفت أسباب





فإدعوام العمل الحق الذي عندم ﴾

( الثانية والستون ) دعواهم العمل بالحق الذي عندهم كا قال نعالى في سورة البقرة ه وإذا قيل هم آمنوا بما أنزل الله قلو نتومن بما انزل عاينا ويكفرون بما وراءه وهو الحق مصدقا لما معهم ، قل فلم تقتلون أنبياء الله من قبل ان كنتم مؤمنين ، أي استمر على الأيمان بالتوراة وما في حكمها مما أنزل لتقرير حكمها ومرادهم بضمير المتكام إما أنبياء بني إسرائيل وهو الظاهر ، وفيه إيماء إلى أن عدم إيمانهم بالقرآن كان بغياً وحسداً على نزوله على من ليس منهم ، وإما أنفسهم و معنى الانزال عليهم تكايفهم يما في المنزل من الأحكام ، وندموا على هذه المقالة ال فيها من التعريض بشأن القرآن ، ودسائس اليهود مشهورة وتماه الكاد في التفسير



۲./

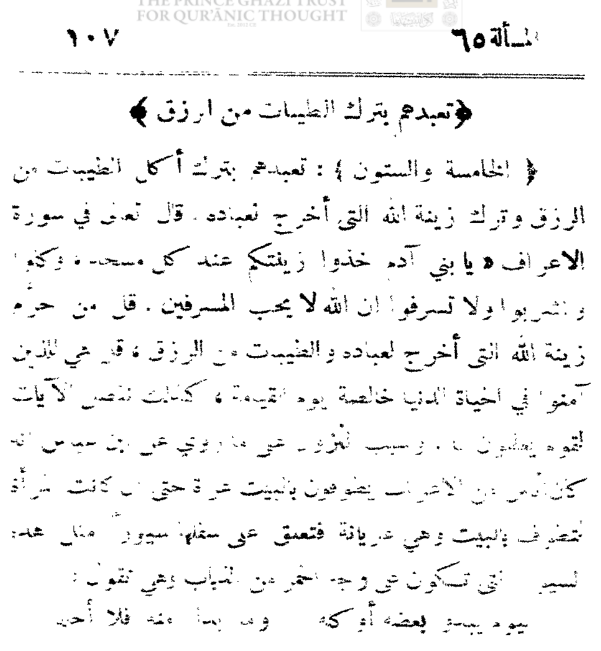
مسائل الجاهلية

#### ﴿ الزيادة في العبادة ﴾

﴿ الثالثة والستون ﴾ : الزيادة في العبادة ، كفعلهم يوم عاشوراء

﴿ النقص من العبادة ﴾

( الرابعة والستون ) : النقص منها، كتركيم الوقوف . قل تعالى « ثم أفيضو من حيث أفاض الناس » أي من عرفة لا من مزدلفة و الخطاب عام و المقصود البطال ما كان عليه الحس من الوقوف مجمع فقد أخرج البخاري ومسلم عن عائشة رضي الله تعالى عنها قالت : كانت قريش ومن دان دينها يقفون بالمزدلفة وكانوا يسمون الحس وكان سائر العرب يقفون بعرفات ، فلما جاء الاسلام أمر الله نبيه صي الله تعالى عليه وسلم أن يأتى عرفات ثميقف بها ثميفيض منها فذلت قوك سيحانه « ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس ، ومعناه : ثم أفيضوا أيم الحجاج من مكان أفاض جنس الناس ، فدعاً و حديثاً و هو عرفة لا من مزدلفة



فآفزل الله تعانى هده الآية « يا بنى آده » الخ وكاو ( واشر بو ا مم طاب لكم ، قال الكلبي كان أهل الجاهلية لا يا كون من الطعام الا قوتاً ولا يأ كلون دسماً في أيام حجهم يعظمون بذلك حجهم فتال المسلمون : يا رسول الله نحن أحق بدلت ، فانزل الله تعالى الآية ومنه يظهر وجه ذكر الاكل والشرب هذا ولا تسرفو



Λ• (

مسائل الجاهلة

بتحريم الحلال كما هو المناسب بسبب النزول أو بالتعدي الى الحرام « قل منحرم زينة الله التي أخرج لعباده » من النياب وكل ما يتجعل به « والطيبات من الرزق » أى من المستلذات وقيل المحللات من المآكل والمشارب كلحم الشاة وشحمها ولبنها « قل هي للذين آمنو! في الحياة الدنيا » أي هي لهم بالاصالة لمزيد كرامتهم على الله تعالى والكفرة ان شاركوهم فيها فبالتبع خالصة يوم القيامة لا يشاركهم فيها غيرهم

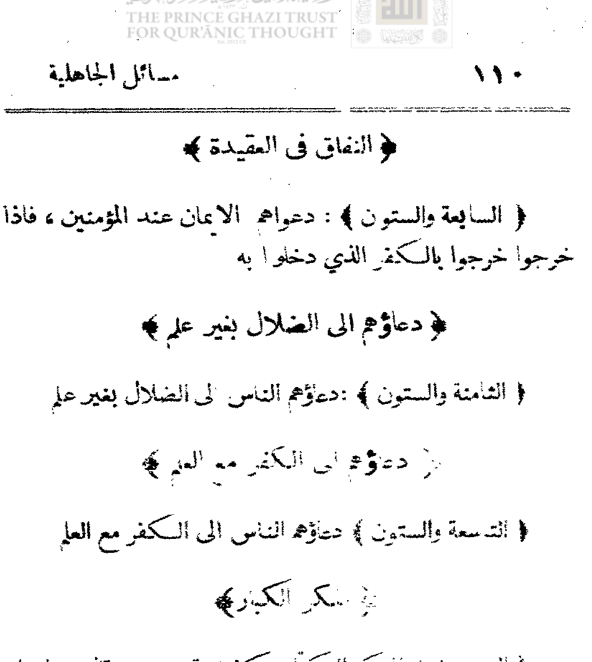
### 🐳 تعبدهم بالمكاء والتصدية 🗲

( السدسة والستون ) تعبدهم بالمكاء والتصدية . قارتعالى في سورة الاندر « وما كان صلامهم عند البيت الا مكاء وتصدية فذوقوا العداب بما كنتم تكفرون » تفسير هذوالآية «وما كان صلامه عند البيت . أي المسجد الحرام الذي صدوا المسلمين عنه والتعبير عنه بالبيت للاختصر مع الاشارة الى أنه بيت الله تعالى فيتبغي أن يعظم بالعبادة وهم لم يفعلوا الا مكاء أي صفيراً وتصدية أي تصنيفاً وهو ضرب البيد باليد بحيت يسمع له صوت . والمراد بالصلاة ما للدي أو العدل أخر كانوا يفعلونها ويسمونها صلاة

الأسألة 17 وحمل المكاء والتصدية عليها بتأويل ذلك آنها لا فائدة فيها ولا معنى لها كصفير الطيور وتصفيق اللعب . وقد يقال المراد أنهم وضعوا المكاء والتصدية موضع الصلاة التى تليق آن تقع عند البيت . يروى أنهم كانوا اذا آرادالنبي صلى الله تعالى عليه وسلم أن يصلى بخلطون عليه بالصفير والتصفيق. ويروى أنهم مصلون أيضاً ويروى أنهم كانوا يطوفون عراة الرجال والنساء مشبكين بين أصابعهم يصفرون فيها ويصنقون وباقي الآية معلوم . والمقصود أن مثل هذه الافعال لا تكون عبادة بل من شعائر الجاهلية . فما يقعله اليوم بعض جهلة السمين في الساجد من المكاء والتصدية مزعمون أنهم يذكرون الله فهو من قبيل فعل الجاعلية . وما أحسن ما يقول القائل فيهم :

أقال الله صفق لي وغن ً وقل كفراً وسمَّ الكفر ذكر

وقد جعل الشارع صوت الملاهي صوت الشيطان ، قال تعالى « واستغزز من استطعت منهم يصوتك ، وأجلب عليهم بخيلك ورجلك ، وشاركهم في الأموال والأولاد ، وعدع و ما يعدم الشيطان الاغرورا »



فا السبعون لا المكر الكبّار . كفعل قوم نوح قال تعانى في سورة نوح عليه السلام « ومكروا مكر كبّارا وقالوا لا تذرن المحتكة ولا تذرن ودةً ولا سواعاً ولا يغوث ويعوق ونسراً وقد أضلوا كثيراً ومعنى الكبّار الكبير والمكر الكبّار احتيالم في الدين وصده الناس عنه واغرائهم وتحريضهم على أذية نوح عليه السلام . وعكد نعل أخلاف هؤلاء من مردة الدين واتباع

الهوي وعبدة الدنيا يفعلون مع دعاة الحق كما فعل قوم نوح عليه السلام معه قد تشامهت قلومهم . نسأله تعالى أن يعيد رجال الحق من كيد مثل هؤلاء الفجرة ويصونهم من مكرهم وقد جرابتهم فرأيت منهم الخبائث بالمهيمن نستجير

11-15 1V Marine

٠ ٢ عدائم



فانه روي أنه من صفاته فيها أنه أبيض ربعة فغيروه باسمر طويل وغيرو اآية الرج بالتسخيم وتسويد الوجه كما في البخاري . ومنهم فريق أميون لا يعلمون الكتاب الا بالدعاوي الكاذبة والمراد بهم جهلة مقلدة لا ادراك لهم . وتمام الكلام في هذا المقام يطلب من التفسير والمقصود أن تحريف الكلم واتباع الهوى والقول على الله من غير علم من خصال الجاهلية وانت تعلم حال أحبار السوء اليوه والرهبان الذين يقو لون على الله مالا يعلم قد تجاوزوا الحد في اتباع الهوى وتأويل النصوص و ما اشبه ذلك مما يستحي منه الاسلام والامر لله

FOI DURANIC THOU

# المزعميم ميه هم أونياء الله که

( الثانية والسبعون ) : زعمهم أنهم أولياء الله من دون الناس دليل هذه المسئلة قول تعالى في سورة الجعة « قل يا أيها الذين عادو: » أي تهودوا أي صروا يهوداً « ان زعتم أنكم أولياء الله » أي أحباء له سبحانه ، ونم يضف أولياء اليه تعالى كما في قوله سبحانه دوالا أن ولياء الله ليؤذن بالفرق بين مدعى الولاية ومن يخصه بها «من دون الناس : أي متجاوز بن عن الناس « فتمنوا الموت » أي فتمنوا من الله تعالى ان يميتكم وينتلك من دار البلية الى محل الكرامة

المسألة ٢٧

دان كنتم صادقين » في زعمكم واثقين بأنه حق فتمنو ا الموت فان من أيقن أنه من أهل الجنة أحب ان يتخلص المها من هذه الدار التي هي قرارة الانكار والاكدار . وأمر صلى الله تعالى عليه وسلم أن يقول لهم ذلك اظهاراً لكذبهم فأنهم كانوا يقولون : نحن أبناء الله وأحباؤه ويدعون ان الآخرة لهم عند الله خالصة ويقولون لن يدخل الجنة إلا منكان هوداً ، كما أخر تعالى عن الكتابيين في كتابه فقال جل شأنه « وقالو الن يدخل الجنة إلا من كان هوداً . أو نصاري تلك أمانيهم قل هاتوا برهانكم ان كنتم صادقين بلي من أسلٍ وجهه لله وهو محسن فله أجره عند ربه ولا خوف علمهم ولا هم یحز نون » وروی آنه ۱۱ ظیر رسول الله صلی الله تعالی عليه وسلم كتبت يهود المدينة ليهودخيهر : أن أتبعتم محمداً أطعناه وإن خالفتموه خالفناه .فقالوا نحن أبناء خليل لرحمن وبن عزير ابن الله والأنبياء ومتى كانت النبوة في العرب نحن أحق مها من محمد ولا سبيل ألى أتباعه . فترلت « قل يأبها الذين هادو! » الآية «ولا يتمنيوه أبداء اخبار بحاله المستقبل وهو عدم تمنيهم الموت وذلك خاص بآولئك المخاطبين وروى أن رسول لله صلى الله تعالى عليه وسل قال لهم والذي نفسي بيده لا يقولها أحد منكم إلا غص بريقه فلي يتمنه أحدمتهم وماذنك إلا لانهم كانوا موقنين



#### ماثل الجاهلية

بصدقه صلى الله تعالى عليه وسلم فعلموا أنهم لو تمنوا لماتوا من ساعتهم ولحقهم الوعيد. وهذه احدى المفجزات وعاقدمت أيدبهم، أي بسببه كأنه قيل انتغى تمنيهم بسبب ما قدمت والمراد عا قدمته أيدتهم الكفر والمعاصي للوجبة لدخول النار ولماكانت اليدمن بين جوارح الانسان مناط عامة أفعاله عبّر بها تارة عن النفس و أخرى عن القدرة « و الله علم بالظالمين » أي مهم و ايثار الاظهار على الاضمار لذمهم والتسجيل علمهم بأنهم ظالمون في كل ما يأتون ويذرون من الأمور التي من جملتها ادعاء ماهم عنه يمعزل آي والله على عاصدر منهم من فنون الظلم والمعاصي ومما سيكون منهم فيجازمهم على ذلك «قل ان الموت الذي تفرون منه» ولا تجسرون على أن تمنوه مخافة أن تؤخذوا بوبال أفعالكم «فانه ملاقيكم والبتة من غير صارف يلويه ولاعاطف يثنيه، ثم تردون الى عالم الغيب والشهادة » الذي لا تخفي عليه خافية « فينبئكم عاكنتم تعملون، من الكفر والمعاصى بأن يجازيكم مها وهذا ديدن الزائغين وشأن المنحسين كما قال تعالى عن المهود « نحن أبناء الله وأحباؤه قل فلم يعذبكم بناوبكم بل أنتم بشر ثمن خلق » . وقد ورث هذه الخصلة كثير ممن ينتمي إلى الملة الاسلامية بل كل من الفرق مَن يقول نحن أولياء الله مع أن النبي صلى الله تعالى عليه وسل



قال في حديث الفرق في بيان الفرقة الناجية : وم ما أنا عليه وأصحابي . ﴿ دَنُوْى مُحَبَّةُ اللَّهُ مَمَّ تُرْكُ شُرْعَهُ ﴾

(الثالثة والسبعون) : دعواهم محبة الله مع ترك شرعه فطالبهم سبحانه بقوله في سورة آل عمر ان « قل ان كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم والله غنور رحيم ». قال الحسن وابن جريج : زعم أقوام على عهد رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم أنهم يحبون الله فقالوا يامحد إنا تحب ربنا فأنزل الله تعالى هذه الآية . وروى الضحالة عن أبن عباس قال وقف النبي صلى الله تعالى عليه وسلم على قريش في المسجد الحرام وقد نصبوا أصنامهم وعلقوا علمها بيض النعاء وجعلوا في آذانها الشنوف (١) وهم يسجدون لها فقال : يامعشر قريش لقد خالفتم ملة أبيكم ابراهم واسماعيل ولقد كانا على الاسلام.فقالت قريش يامحمد اتما نعبد هذه حباً لله لتقربنا إلى الله زلفي فأنزل الله تعالى د قل ان كنتم نحبون الله الخ » . وفي رواية أبي صالح أن المهود (١) الشنف القرط الاعلى أومعلاق في قوف الاذن اوما علق في اعلاها واماً ما علق في المغنيا فقرط . حمله شتوف

FOR QURANI

لما قالوا نحن أبناء الله وأحباؤه أنزل الله هذه الآية فلما نزلت عرضها رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم على اليهود فأبوا ان يقبلوها . وروى محمد بن اسحاق عن محمد بن جعفر بن الزبير قال : نزلت في نصارى تجر ان وذلك أنهم قالوا انما نعظم المسيح نعبده حباً لله وتعظيما له فأنزل الله تعالى هذه الآية رداً عليهم . وبالجلة ان من تلبَّس بالمعاصى لا ينبغي له ان يدعى محبة الله وما أحسن قول القائل :

مديمي مديرة والمنت مشهور عبر منيان معمري في العيان بعيم او كان حبك صادقاً لأطعته ان المحب لمن يحب مطيع تنيهم على الله الاماني اليكاذبة ﴾

( الرابعة والسبعون ) : تمنيهم على الله تعالى الأماني الكاذبة قال تعالى في سورة آل عمر ان « ألم تر الى الذين أو توا المعيباً من الكتاب يدعون الى كتاب الله ليحكم بينهم ثم يتولى فريق منهم وهم معرضون ذلك بأنهم قالوا لن تمسنا النار إلا أياماً معدودات وغرّهم في دينهم ماكانوا يفترون » . أخرج ابن سحاق وجماعة عن ابن عباس قال : دخل رسول الله تبطيح بيت المدرام على جماعة من بهود فدعهم الى الله تعالى فقال النعان بن

عمر و والحارث ن زيد : على أي دين أنت **يا محمد ? ق**ال على مل**ة** ابراهيم ودينه قلافان ابراهيم كان يهودياً فقال لهما رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم فهلما الى التوراة فهي بيننا وبينكم فأيَّنا عليه فأنزل الله تعالى الآية . وفي البحر : زنَّى رجل من اليهود بامرأة ولم يكن بعد في ديننا الرجم فتحاكموا الى رسول اند صلى الله تعالى عليه وسلم تخفيفاً على الزانيين لشرفهما فقال رسول الله صلى الله تعانى عليه وسلم : انما أكم بكتابكم، فأنكروا الرجم فجيء بالتوراة فوضع جرهم بن صوريا يده على آية الرجم فتال عبد الله بن سلام جاوزًها يارسول الله فاظهرها فرجما فغضبت اليهود فنزلت . ومعنى قوله «ذلك بأنهم قلوا ان تمسن النار إلا أياما معدودات » أي المذكور من التولى والاعر اضحاصل لهم **بسبب** هذا القول الذي رسخ اعتقادهم له وهو نوا به الخصوب ولم يبالوا معه بارتكاب المعاصي والذاوب . والمراد بالايام المعدودات أيام عبادتهم العجل «وغرَّهم في دينهم ماكانوا يغترون ، أي غرَّ م اقتراؤهم وكذبهم أوالذي كانوا يفترونهمن قولهما لن تمسد النار أو من قولهم: نحن أبناء الله وأحباؤد، أو ما يشمل ذلك وتحود من قوشہ : ان آباءنا الأ نبيہ، يشفعون لنہ وأن الله تعالى وعد يعتموب ان لا يعذب أبناءه الانحلة التمسم فردعليهم بقوله سبحانه افكيف



FOR QU

اذا جعنام الخ . روى أنه أول راية ترفع لأهل الموقف من رايات الكفار راية اليهود فيفضحهم الله تعالى على رؤس الاشهاد ثم يأمر مهم الى النار . وهكذا رأينا كثيراً من أهل زماننا يفعلون ما يفعلون من المنكرات اعتماداً على الشفاعة أو على علو الحسب وشرف النسب والله المستعان . وفي سورة البقرة « وقالوا لن تمسنا النار الا أياماً معدودة قل أتخذتم عند الله عهداً فلن يخلف الله عهده أم تقولون على الله مالا تعلمون . بلى من كسب سيئة و أحاطت به خطيئته فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون »

(الخامسة والسبعون) : اتخاذ قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد . هذه المسئلة من خصال الكتابيين أيام جاهليتهم وفي ذلك ورد الحديث الصحيح ( لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد » ثم قال ۵ فلا تتخذوها مساجد » وفي الصحيحين عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الم تعالى عليه وسل قال ٥ قاتل الله اليهود والنصارى انخذوا قبور أنبيائهم مساجد » وفي لفظ لمسلم ( لعن الله اليهود والنصارى انخذوا قبور أنبيائهم مسجد » وفي الصحيحين عن عائشة وابن عباس قال : لما زن برسول الله صلى الله تعالى عليه و مسلم فق يطرح خيصة له



المسألة ٥٧

على وجهه فاذا اغتم بها كشفها عن وجهه فقال : وهو كذلك لعن الله اليهود والنصارى المخذوا قبور أنبيائهم مساجد يحذر ماصنعوا وفى الصحيحين أيضاً عن عائشة : أن أم سلمة وأم حبيبة ذكرتا ارسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم كنيسة ر أينها بأرض الحبشة يقال لها مارية وذكرتا من حسنها وتصاوير فيها فقال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم «أولئك قوم إذا مات فيهم العبد الصالح أو الرجل الصالح بنوا على قبره مسجداً وصوروا فيه تلك الصور أولئك شرار الخلق عند الله » وعن اسعباس قال « لعن رسول الله صلى الله تعالى عديه وسلم زاقرات القبور والمتخذين عليها المساجد والسرج فارواد آهل انستن الاربعة فهذا التحذيرمنه واللعن عن مشامهة أهل الكتاب في بدء المسجد على قمر الرجل الصالح صريح في النهى عن الشابهة وفي هذا دليل على الحذر عن جنس أعمالهم حيث لا يؤمن في سائر أعمالهم ان يكون من هـذا الجنس . ثم من المعلوم ما قد ابتلى به كثير من هذه الامة من بناء القبور مساجد وأنخاذ القبور مساجد بلا بناء وكلا الامر من محرام ملعون فاعله بالمستفيض من السنة وليس هذا موضع استقصاء ما في ذلك من سائر الاحاديث والآثار ولهذا كان نسلف يبالغون في المنع

17.

مسائل الجاهلية

بخاذ آثار الأنبياء مساجد

(السادسة والسبعون) : انخاذ آثار أنبيائهم مساجد كم ورد عن عمر رضي الله عنه فان هذه المسئلة أيضاً من بدع جاهلية الكتابيين كانوا يتخذون آثار أنبيائهم مساجد فورثهم الجاهلون من هذه الامة فتراهم يبنون على موضع اختفى به النبي صلى الله تعالى عليه وسلم أو وصل قدمه المبارك اليه أو تعبد فيه، وهذا ليس مما يحمد في الشريعة لجره إلى الغلو . وفي العراق مواضع كثيرة بنوا عليها مبابي كالمتام الذي زعموا ان الشيخ الكيلابي تعبد فيه وكأثر الكف الذي زعم الشيعة انه أثركف الامام على لما وضعه على الصخرة فأثر فيها فبنوا علمها مسجداً وكعدة أماكن زعموان الخضر رؤي فيها ولا أصل له، إلى غير ذلك ممالا يستوعبه المقام فينبغي لمن يدعى الاسلام ان يتجنبها وينهى هن حضورها وان رمى بالانكار وعداوة الاشرار وكيد المارقين الفجار . وفي المسئلة تفصيل لابأس بذكره قال شيخ الاسلام : اما مقامات الانبياء والصاخين وهي الامكنة التي قاموا فيها أو أقاموا أو عبدوا الله سبحانه لكنبه لم يتخذوها مساجد فالذي بلغنى في ذلك قولان عن العلم، المشهور بن : أحدها النهي عن ذلك وكراهته.

This file was downloaded from QuranicThought.com

المسألة ٦٧

وانه لايستحب قصد بقعة للعبادة إلا ان يكون قصدها للعبادة مماجاء به الشرع مثل ان يكون النبي صلى الله تعالى عليه وسلم قصدها للعبادة كما قصد الصلاة في مقام ابراهيم وكما كان يتحرى الصلاة عند الاسطوانة وكما تقصد المساجد للصلاة ويقصد الصف الاول ونحو ذلك . والقول الثاني أنه لا بأس باليسير من ذلك كما نقل عن ان عمر أنهكان يتحرى قصد المواضع التي سلكها النبي صلى الله تعالى عليه وسلم وإن كان النبي صلى الله اتعالى عليه وسلم سلكما اتفاقًا لاقصداً . وسئل الامام احمد عن الرجل يأتي هذه المشاهد ويذهب البها ترى ذلك ?قال أما على حديث ابن أم مكتوم أنه سأل النبي صلى الله تعالى عليه وسلم ان يصلي في بيته حتى يتخذ ذلك مصلى وعلى ماكان يفعله ابن عمر يتبع مواضع النبي صلى الله تعالى عليه وسل وأثره فايس بذلك بأس ان يأتي الرجل المشاهد إلا أن الناس قد أفرطوا في هذا جداً وأكثروا فيه . وكذلك نقل عنه احمد بن القاسم أنه سئل عن الرجل يأتي هذه المشاهد التي بالمدينة وغيره يذهب المها فقال آماعلى حديث ان أم مكتوم أنه سأل النبي صنى الله تعالى عليه وسلم ان يأتيه فيصلى في بيته حتى يتخذه مسجداً وعلى ماكان يفعل ابن عمر كان يتبع مواضع سير النبي صلى الله تعانى عليه وسلم حتى أنه رؤي يصب في موضع

E GHAZI TRU

**OUR'ANIC THOUGH** 



مسائل الجاهلية

ماء فسئل عن ذلك فتمال رآيت النبي صلى الله تعالى عليه وسلم يصب هنا ماء قال أما على هـــذا فلا بأس قال ورخص فيه ، ثم قال و لكن قد أفرط الناس جداً و أكثروا في هذا المعنى فذكر قبر الحسين وما يفعل الناس عنده رواهما الخلال في كتاب الادب فقد فصل أوعبد الله في المشاهد وهي الامكنة التي فيها آثار الانبياء والصالحين فيران تكون مساجد لهم كمو اضع بالمدينة بينالقليل الذىلا يتخذو نهءيما أوالكثير الذي يتخذو نهعيدا كما تقدم وهذا التفصيلجم فيهبين الآثار وأقوالالصحابة. فانهقد روى البخاري في صحيحه عن موسى ن عقبة قال رأيت سالما بن عبد الله يتحرى أماكن منالطريق ويصلى فمهاو يحدث أن أباءكان يصلىفيها وأنه رآى النبي صلى الله تعالى عليه وسلم يصلى في تلك الأمكنة فهذا كما رخص الامام احمد . وأماكراهته فروى سعيد بن منصور في سنته قال حدثنا أبو معاوية قال حدثنا الاعمش عن المعرور بن سويد عن عمر قال خرجنا معه في حجة حجها فقرأ بنا في الفجر بألم نركيف فعل ربك بأصحاب الغيل ولايلاف قريش في الثانية فلما رجع من حجته رأى الناس ابتدروا المسجد فقال ما هــذا فمقالو المسحد صلى رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم فيه فقال هكذا هنك أهل الكتاب قبلكم اتخذوا آثار أنبيائهم بيعا من

PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR'ĀNIC THOUGHT ILIE AV عرضت له منكم الصلاة فيه فليصل ومن لم تعرض له الصلاة فليمض فقدكره عمر أتخاذ مصلى النبي صلى الله تعالى عليه وسلم عيدآ و بتن ان أهل الكتاب انما هلكوا عثل هذا كانوا يتبعون آثار أنبيائهم ويتخذونها كنائس وبيعا . وروى محمد بن وضاح وغيره أن عمر

ابن الخطاب أمر بقطع الشجرة التي بو يع تحتها النبي صلى الله تعالى عليه وسلم لان الناس كانوا يذهبون تحتها فخاف عمر الفتنة عليهم وماذكره عمر هو الحرى بالقبول وهو مذهب جمهور الصحابة غير ابنه وهو الذي يجب العمل به ويعول عليه

#### اتخاذ السرج على القبور

﴿ السابعة والسبعون ﴾ : اتخاذ السرج على التبور .دليل حرمة ذلك ما ورد عن رسول الله صلى الله تعالى عليه وسل من الحديث الذي سبق ذكره من لعن من يفعل ذلك وليتك رآيت ما يوقد في ترب أتمة أهل البيت وتحوها من الشموع ولاسما في لياني رمضان والليالي المباركة وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا

## ﴿ اتْخَاذْ الْقَبُو رَأْعِياداً ﴾

﴿ الثامنة والسبعون ﴾ : أتخاذه أعياداً اعلم أن العيد المم لما يعود من الاجتماع العام على وجه معتاد عائداً ما تعود السنة أو يعود الاسبوع أو الشهر أو تحو ذلك فالعيد يجمع أموراً منها يوم عائد



مسائل الجاهلية

كيوم الفطر ويوم الجعة . ومنها اجتماع فيه . ومنها أعمال نجمع ذلك من العبادات أو العادات . وقد يختص العيد بمكان بعينه وقديكون مطلقاً . هؤلاء مسلمو أهل العراق لسكل تربة ولي يوم مخصوص يجتمعون فيه للزيارة كزيارة الغدير ومرد الرأس . ومنهم من خص له يوم من أيام الاسبوع فالجعة لفلان والثلاثاء لفلان وهكذا ومن ذلك بعض الايام والليالي المباركة كليلة القدر وأيام الاعياد وليلة النصف من شعبان وغير ذلك مما لم ينزل الله به من سلطان

## ﴿ الذمح عند القبور ﴾

( التاسعة والسبعون) : الذبح عند القبور قال الله تعالى. « قل ان صلاتي ونسكى ومحياي ومماتي لله رب العالمين لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين »أمره الله ان يخبر المشركين. الذين يعبدون غير الله ويذبحون له أي أنه أخلص لله صلاته وذبيحته لان المشركين يعبدون الاصنام ويذبحون لها فأمره الله تعالى مخالفتهم والانحراف عماهم فيه والانقياد بالقصد والنية والعزم على الاخلاص لله تعالى فمن تقرب لغير الله ليدفع عنه ضيراً أو يجلب له خيراً تعظيا له من الكفر الاستقادي والشرك الذي كان عليه الاونون وسبب مشروعية التسمية تخصيص مثل

هذه الامور العظام بالاله الحق المعبود العلام فاذا قصد بالذبح غيره كان أولى بالمنع . وصح نهيه صلى الله تعالى عليه وسلم عمن استأذنه الذبح ببوانة وانه قد نذر ذلك فقال له صلى الله تعالى عليه وسلم أكان فيها صبر ? قال : لا . قال : فهل كان فيها عيد من أعياد المشركين ? قال لا . قال له ﴿ فَأُوفَ بِنَدْرِكُ أَخْرُجٍ ذَلِكَ أَبُودَاوِد في سننه. وهذا السائل موحد مقرب لله سبحانه وتعالى وحده لكن المكان الذي فيه معبود غير الله وقد عدم أو محل لاجتماعهم يصلح مانعاً فلما علم صلى الله تعالى عليه وسلم إن ليس هناك شيء من ذلك أجازه . ولو علم شيئًا مما سئل عنه سنعه صيانة لحي التوحيد وقطعاً لذريعة الشرك . وصح أيضاً عنه صلى الله تعالى عليه وسلم انه قل ه دخل الجنة رجل في ذباب ودخل النار رجل في ذباب قاو : : كيف ذلك بارسول الله ? قال : مرَّ رجلان على قوم لهم صتم لابجاوزد أحد حتى يقرب له شيئًا . قلوا له : قرب ولو ذماناً فقرب ذماما فخلوا سبيله فدخل النار وقلوا للآخر قرب قل: ماكنت أقرب شيئاً لاحد دون الله عز وجل فضربوا عنقه فدخل الجنة ، فنى هذا الحديث من النوائد كون المقرب دخل النار بالسبب الذي لم يقصده بل فعله تخلصاً من شرهم وان كان مسلماً وإلالم يتل دخل النار وفيه ما ينبغي الاهتمام به من أعمال القلوب التي هي المقصود الأعظم والركن الاكبر فتأمل في ذلك والظر

السألة ٧٩



مسائل الجاهلة

الى فؤادك في جميع ما قالوه وألق سمعك لما ذكروه وانظر الحق فان الحق أبلج والباطل لجلج . فبالنظر التام الى ماكان عليه المشركون من تقربهم لأوثانهم لتقريبهم الى الله لكونهم شفعاء لهم عند الله وشغاعتهم بسبب أنهم رسل الله أو ملائكة الله وأولياء الله يتبين لك ما عليه الناس الآن . والله المستعان

التبرك بآتار المعظمين ﴾

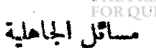
﴿ الْمَمانُونَ ﴾ : التبرك بآثار المعظمين كدار الندوة وافتخار من كان تحت يده بذلك كما قيل لحكيم بن حزام بعت مكرمة قريش فقال ذهبت المكارم إلا التقوى هذه الخصلة قد امتدت عروق ضلالها في أودية قلوب جهلة المسلمين وزادوا في الغلو بها على ما كان عليه جعلية العرب والكتابيين ولا بدع من حكيم ابن حزام القريشي الأسدي اذا مارد على من قال له : بعت مكر مة قريش وقد باعها من معاوية بمائة ألف درهم: ذهبت المكارم إلا التقوى كيف لا وقد كان عقلا سريا فاضلا تقيا سيداً بماله غنياً أعتق في الجاهلية مئة رقبة وحمل على مائة بعير وحج في الاسلام ومعه مائة بدنة قد جلّها بالحبرة وكفها عن اعجازها وأهداها ووقف بمائة وصيف بعرفة في أعناقهم أطواق الفضة منقوش فيها عتقاء الله عن حكيم بن حزاء وأهدى ألف شاة وهو الذي عاش في



177

#### الم قل عم

الجاهلية ستين سنة وفي الاسلام ستين سنة وولد في الكعبة ( الحادية و التمانون ) : الفخر بالاحساب ﴿ الثانية والتمانون ﴾ : الاستقساء بالانواء ﴿ الثالثة والتمانون ﴾ : الطعن في الانساب ( الرابعة والتمانون ) : النياحة . أقول : هذه المسائل الاربع. دليل بطلانها حديث واحدوهو مارواه البخاري ومسلم واللفظ لمسلم بسنده الى أبي مالك الاشعري أن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم حدثه قال : أربع في أمتى من أمر الجاهلية لا يتركونهن الفخر في ألاحساب والطعن في الانساب والاستسقاء بالنجوم والناحبة أوقل الناتحة اذالم تتب قبل موتها تقام يوم القيامة وعلمها سربال من قطران ودرع من جرب »الفخر في الاحساب افتخارهم مفاخر الآباء. والطعن في الانساب ادخالهم العيب في أنساب الناس تحقيراً لآبائهم وتفضيلا لآباء أنفسهم على آماء غيرهم . والاستسقاء بالنجوم اعتقادهم نزول المطر بسقوط تجم في المغرب مع الفجر وطلوع آخر يقابله من المشرق فقد كانوا يقولون مطرنا بنوء کدا وقال تعالی « وتجعلون رزقکہ أنکہ تکذبون » وہنا مفصل في كتب الانواء ما لا مزيد عليه . ومعنى قوله في الناتحة : وعلمها سر مال من قطر أن أنه تعالى يجازيها بلباس من قطر أن لابها كانت تلبس الثياب السود . وقوله دراء من جرب يعنى





### ﴿ تعيير الرجل بفعل أمه وأبيه ﴾

(الخامسة والتمانون) : تعيير الرجل بفعل غيره لا سيا

آبوه وآمه فخالفهم صلى الله تعالى عليه وسلم وقال « أعير ته بامه ? انك امرؤ فيك جاهلية ، والحديث في صحيح الامام البخاري في باب المعاصي من أمر الجاهلية ولا يكفر صاحبها بارتكامها الا بالشرك لقول النبي صلى الله تعالى عليه وسلم : انك امرؤ فيك جاهلية وقول الله تعالى ﴿ إِنَّ اللهُ لا يَغْفُرُ أَنْ يَشْرِكُ بِهُ وَيَغْفُرُ ما دون ذلك لمن يشاه . و هذا الباب في كتاب الاعان من صحيحه ثم قال حدثنا سلمان من حرب قال حدثنا شعبة عن واصل عن المعرور قال : لقيت أبا ذر بالربذة وعليه حلة وعلى غلامه حلة فسألته عن ذلك فقال : أبي ساببت رجلا فعير ته بامه فقال لي النبي صلى الله تعالى عليه وسلم ﴿ يَأْأَبَا ذَرَ أَعَيْرَ تَهُ بَامَهُ ﴾ إنك أمر فر فيك جاهلية اخوانكم خولكم جعلمه الله تعالى تحت أيديكم فمن كان أخوه تحت يده فليطعمة ممما يأكل وليلبسه مما يلبس ولا تكلفوهم ما يغلبهم فان كلفتموهم فأعينوهم 🛚 وقد أطنب شراح الحديث في شرحه وليس هـــذا موضع استقصائه . والمقصود منه أن تعيير الرجل بفعل غيره ليس من شأن كامل الامان والمعرفة . فان أبا ذر رضي الله تعالى عنه قبسل بلوغه المرتبة القصوى من المعرفة تسابُّ هو وبلال الحبشي المؤذن فقال له : يا ابن السوداء فه شک بلال الی رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیے وسلہ قال لہ «شتمت بلالا وعير تهبسواد أمه? قال : نع . قال حسبت أنه بقي

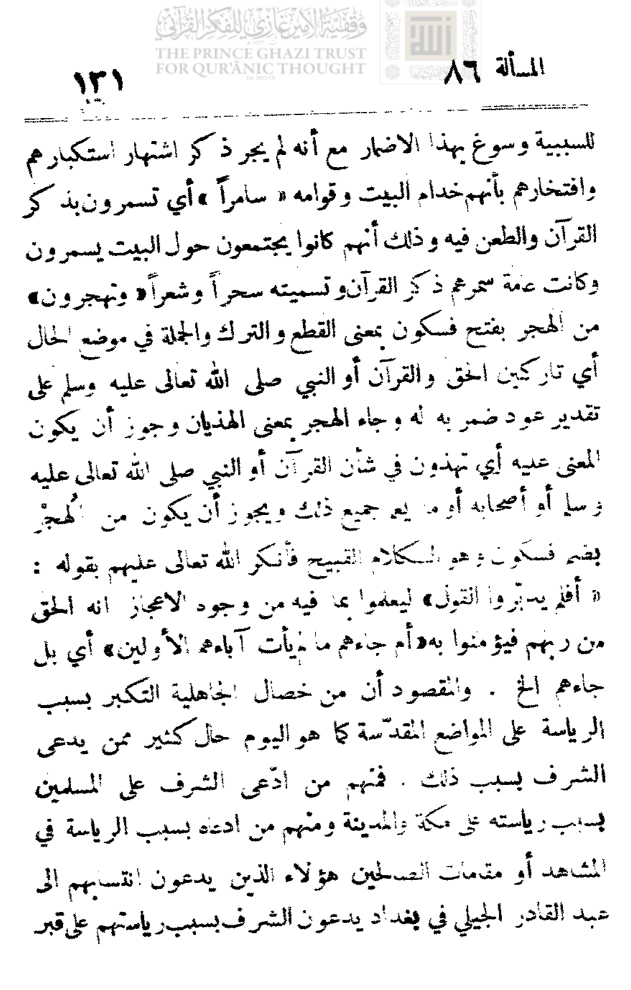


مسائل الجاهلية

12+

فيك شيء من كبر الجاهلية، فألقى أبو ذر خده على التراب ثم قال : لا أرفع خدي حتى يطأ بلال خدي بقدمه . والناس اليوم والأمر لله قد كثرت فيهم خصال الجاهلية فتراهم يعيرون أهل البلد كلهم بما صدر عن واحد منهم فأين من ذلك خصال الجاهلية في الافتخار بولاية البيت م

﴿ السادسة والثمانون ﴾ : الافتخار بولاية البيت . فدمهم الله. تعالى بقوله : « مستكبر بن به سامراً تهجرون » وهـذه الآية في سورة المؤمنين وهي بتمامها قوله تعالى ﴿ قَدَكَانِتَ ﴿ يَأْتُي تُتَّلُّىٰ عليكم فكنتم على أعتابكم تنكصون مستكبرين به سامراً "بجرون > ومعنى هذه الآية على ما في التفسير قد كانت آياتي تتلى عليكم تعليل لقوله قبسل «لإتجأروا اليوم انكم من لا تنصرون » أي دعوا الصراخ فانه لا يمنعكم منا ولا ينفعكم عندنا فقد أرتكبتم أمراً عظما وإنماً كبيراً وهو التكديب بالآيات فلا يدفعه الصراخ فكنتم عندتلاوتها على أعقا بكم تنكصو نأي تعرضون عن سماعها أشد الاعراض فضلا عن تصديقها والعمل مهما . والنكوص : الرجوع . والأعقاب : جمع عقب وهو مؤخر الرجل ورجوع الشخص على عقبه رجوعه في طريقه الأول كما يقال: رجع عوده على بدئه دمستكبرين به ، أي بالبيت الحرام ، والباء





عبد الغادر واستيلائهم على النذور والصدقات والذبائح والقرابين الشركية التي ينعبدها جهلة المسلمين من الهنود والأكراد ونحوهم وهم أفسق خلق الله وأدناءهم نفساً وأرذل خلق الله مسلكا فما يغيدهم ذلك عند الله شيئاً وما ينجيهم من مقت الله وعذابه وان ظن بهم العوام ما ظنوا فهم عند الله وعند عباده المصالحين أحقر من الذر وأبعدهم عن رحته يوم القيامة

مسائل الجاهلية

# الافتخار بكونهم من ذرية الانبياء

( السابعة و الثمانون ) : الافتخار بكونهم من ذرية الأنبياء عليهم السلام . فرد الله عليهم بقوله « تلك أمة قد خلت لها ما كسبت و لكم ما كسبتم ولا تسألون عما كانوا يعملون ، هذه الآية في آخر الجزء الأول من سورة البقرة و تفسيرها « تلك أمة قد خلت ، الاشارة الى ابراهيم عليه السلام وأولاده في قوله فومن يرغب عن ملة ابراهيم الأ من سفه نفسه ولقد اصطفيناه في الدنيا وانه في الآخرة لمن الصالحين ، الخ . والامة أتت لمعان والمراد بها هنا الجاعة من أم يمعنى قصد وسميت كل جماعة يجمعهم أمر ما إما دين واحد ، أو زمان واحد ، أو مكان بذلك لأنهم يؤم بعضهم بعضاً ويقصده . والخلو : المضي ، وأصله الانفراد « لما



ال\_ألة ٧٨

ما كسبت ولكم ما كسبتم اوالمعنى أن انتسا بكم البهم لا يوجب انتفاعكم بأعمالهم وانما تنتفعون بموافقتهم واتباعهم كما قل صلى الله تعالى عليه وسلم : ﴿ يَا مُعَشَّر قَرْ يَشْ أَنْ أُولَى النَّاسَ بِالنِّي المتقونَ ﴾ فكونوا بسبيل من ذلك فانظروا أنلا يلقاني الناس يحملون الأعمال وتلقوني بالدنيا فأصد عنكم بوجهي ، وهذا الحديث بمعنى قوله تعالى : ١ يا أمها الناس انا خلقنا كم من ذكر وأنبى وجعلنا كم شعوبا وقبائل لتعارفوا، إن أكرمكم عند الله أتقاكم، ومعنى قوله « ولا تستلون عما كانوا يعملون ، لا تؤاسَدُون بسيئاتهم كالاتثابون بحسناتهم. وهذه الخصلة موجودة اليوم في كنير من المسلمين ورأس مالهم الافتخار بالآباء : فمنهم من يقول : أنا من ذرية عبد القادر الكيلاني ومنهم من يقول أنَّا من ذرية أحمد الرفاعي، ومنهم من يقول أنا بكري، ومنهم من يقول أنا عمري ، و منهم من يقول أنا علوي أو حسني أو حسيني ولا فضيلة لهم ولا تقوى وكل ذلك لا ينفعهم يوم لا ينفع مال ولا بنون الا من أتى الله بقلب سلم، ورسول الله صلى الله عليه تعالى وسلم يقول لغاطمة د یافاطمة بنت محمد لا اغنی عنك من الله شیئاً » و ما قصد أولئك المفتخرين بآبائهم وهم عارون عزكل فضيلة الآ أكل أموال الناس بالباطل . وفي المثل ( كن عصامياً ولا تكن عظامياً ) ان الفتي من يقول ها أناذا ليس الغتي من يقول كان أبي



مسائل الجاهلية

N . \* \* \* \*

ولله دوَّ من قال يو دُّ على المفتخر بمثل ذلك : يباهينا بأسلاف عظاء أقول لمن غدا في كل يوم بأن الكلب يقنع بالعظام أتقنع بالعظام وأنت تدري وقال آخه : وما الفخر بالعظم الرميم وآتما فخار الذي يبغى الفخار بنفسه

# ﴿ الافتخار بالصنائع ﴾

( الثامنة وانتمانون ) : الافتخار بالصنائع . كما افتخر أهل الرحلتين على أهل الحرث، يويد بالرحلتين رحلة الشتاء الى اليمن ورحلة الصيف الى الشام وهي عادة كانت لقريش كما ذكر ذلك في سورة الايلاف . والمقصود أنه لا ينبغي للتاجر أن يفتخر بتجارته على أهل الحرث ولاأهل كل حرفة على المخترفين بحرفة أخرى فان كل ذلك من المكاسب الدنيوية التي يتوصل بها الى عبادة الله وطاعته وامتثال أوامره واجتناب نواهيه ليتوصل بذلك الى النجاة الأبدية وهي مدار الفخر ، وأماماسوى ذلك فكله ظل زائل و نعيم غير مقيم فلا ينبغي للعاقل أن يفخر بزخارف الدنيا الدنيئة ولا يعلم متى يفارقها . نسأله تعالى التوفيق والعمل الصالح الذي يرضيه

150



عظمة الدنيا في قلو مهم)

﴿ التاسَعة والثمانون ﴾ : عظمةالدنيا في قلومهم كقولهم فلولا آنزل هـذا القرآن على رجل من القريتين عظم، أى من خصال الجاهلية مراءة الدنيا وعظمتها في قلومهم كما حكى الله عنهم ذلك بقوله ه ولما جاءهم الحق قالوا هذا سحر وأنا به كافرون ، وقالوا لولا انزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم أهم يقسمون رحمة ربك نحن قسمنا بينهم معيشتهمني الحياةالدنياور فعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتخذ بعضهم بعضا سلخويا ورحمة ربك خيرمما يجمعون، هذه الآية في سورة الزخرف وموضع الاستشهام فم، قوله دو قلو الولا انزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم ، المراد من القريتين مكة والطائف . قال إين عباس الذي من مكة الوليد بن المغيرة المخزومي والذي من الطائف حبيب بن عمرو بن عمير الثقفي وكل منعهاكان عظما ذاجاه ومال وكان الوليسد بن المغيره يسمى ريحانة قريش وكان يقول لوكان مايقول محمد حقا لنمزل على أو على أبى مسعود يعنى عروة بن مسعود وكان يكنى بذلك وهذا باب آخر من انكارهم للنموة وذلك انهم أنكروا أولا أن يكون النبي بشرآ ثم ف بكتوا بتكر بر الحجج ولم يبق عندهم تصور رواج لذلك جاءوا بالانكارمن وجه آخر فحكموا على



مسائل الجاهلية

الله سبحانهأن يكون الرسول أحدهدين وقولهم هذا القرآن، ذكر له على وجه الاسنهانة لانهم لم يقولو ا هذه المقالة تسلماً بل انكاراً كأنه قيل هذا الكذب الذي يدعيه لوكان حقا لكان الحقيق به رجل من القريتين عظيم وهذا منهم لجهلهم بأن رتبة الرسالة أنما تستدعى عظيم النفس بالتخلى عن الرذائل الدنية والتحلى بالكمالات. والغضائل القدسية دون التزخرف بالزخارف الدنيوية ، فأنكر سبحانه عليهم بقوله وأهم يقسمون رحمة ربك، وفيه تجهيل وتعجيب. من تحكمهم نزول القرآن العظيم على من أر ادوا الأنحن قسمنا بينهم معيشتهم في الحياة الدنيا، قسمة تقتضها مشيئتنا المبنية على الحكم والمصالح، ولم نفوض أمرها البهم علما منا بعجزهم عن تدبيرها بالكلية دور فعن بعضهم فوق بعض فيالرزق وسائر مبادىء المعاش درجات متغاوتة بحسب القرب والبعد حسما تقتضيه الحكمة فمن ضعيف وقوي وغنى وفقير وخادم ومخدوم وحاكم ومحكوم . وليتخذ بعضهم بعضا سخرياً اليستعمل بعضهم بعضا في مصالحهم ويستخدموهم في مهنهم ويسخروهم في أشغالهم حتى يتعايشوا ويترافدوا ويصلوا الى مرافقهم لالكال فيالموسع عليه ولالنقص في المقتر عليه ولو فوضنا ذلك الى تدبيرهم لضاعوا وهلكوا فاذا كاثوا في تدبير خويصة أمرهم وما يصلحهم من متاع الدنيا الدنية

- J. II

1TV

وهو على طرف الثمام بهذه الحالة فحاظنهم بأنفسهم في تدبير أنفسهم وفي تدبير أمر الدين وهو أبعد من مناط العيوق ع ومن أين لهم البحث عن أمر النبوة والتخير له من يصلح لهما ويقوم بأمرهاوفي قوله تعالى «نحن قسمنا ، الخ مايزيد في الانكباب على طلب الدنيا ويعين على التوكل على الله عز وجل والانقطاع اليه جل جلاله

**R'ANIC THOUGH** 

فاعتبر نحن قسمنا بينهم تلقه حقا وبالحق نزل

هورحمة ربكخيرهما يجمعون أي النبوة وما يتبعها من معدة الدارين خيرهم يجمعونه من حطام الدنيا الدنية فالعظيم من رزق تلك الرحمة دون ذلك الحطام الدني الفاتي . و أنت تعلّم ان كثيرا من الناس اليوم على ما كان عليه أهل الجاهلية في هذه الخصلة ، فتراهم لا يعتبرون العلم اذا كان صاحبه فقير الحال وينظرون الى الغني ويعتبرون أقواله ، ولله در من قل<sup>(1)</sup>: رُبَّ علم أضاعه عدم الما ل ل وجهل غطى عليه النعيم فرازدراء الفقراء في الم هذه المعلم الم هذه المقرام في هذه النعيم من الناس اليوم على الما الذا كان صاحبه فقير الحال وينظرون الى و يعتبرون أقواله ، ولله در من قل<sup>(1)</sup>:

(التسعون) : از دراء الفقراء فانزل سبحانه قوله ﴿ وَلاَ تطرد الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه » . أقول (١) هو حان بن ثابت الانصاري شاعر التي صلى انه عليه وسلم. والمعهور ( رب حلم)



هذه الآية في أوائل سورة الانعام وبيان معناها متعلق بما قبلها وهو قوله تعالى ( و أنذر به الذين يخافون أن يحشر و الى ربهم ليس لهم من دونه ولى ولا شفيع لعلمم يتقون ولا تطرد الذين يدعون ربهم بالغداة والعشى بريدون ولجه ماعليك من حسابهم من شيء وما مَن حسابك علمهم من شيء فتطردهم فتكون من الظالمين ، فلما أمر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم بانذار المذكورين لعلمم ينتظمون في سلك المتقين نهى عن كون ذلك بحيث يؤدى الى طردهم ويفهم من بعض الرو ايات ان الآيتين نزلتا معاً ولا يفهم ذلك من البعض الآخر فتسد أخرج الامام احمد والطبراني وغبرها عن ان مسعود رضي الله عنه قال : مرَّ الملاَّ من قريش على النبي صلى الله تعالى عليه وسلم وعنده صهيب وعمار وبلال وخباب وتحوهم من ضعفاء المسلمين فقالوا : يامحمد رضيت هؤلاء من قومك أهؤلاء من الله علمهم من بيننا أنحن نكون تبعاً لهؤلاء اطرده عنك فلعلك أن طردتهم أن نتبعك . فأنزل الله تعالى فيهم القرآن ﴿واندر به الذين»الي قوله سبحانه ﴿فتكون من الظالمين ». وأخرج ابن جرير وأبو الشبخ والبهتى في الدلائل وغيره عن خباب قال : جه الأقرع بن حابس التميمي وعيينة بن حصن الفزارى فوجدا النبي صلى الله تعالى عليه وسلم قاعدا مع بلال وصهيب وعمار وخباب في اناس ضعفاء من المؤمنين فلما رأوهم

مسائل الجاهلية



المسألة + ٩

حوله حقروهم فأتوه فخلوا به فقالوا نحب أن تجعل لنها منك مجلساً تعرف لنا العرب به فضلنا فإن وقود العرب تأتيك فنستجى أن تران قعوداً مع هؤلاء الاعبد فاذا تحن جئناك فاقمهم عن فاذا تحن فرغنا فاقعدمهم انشئت قال نعم قالوافا كتب لناعليك بذلك كتابا فدعا بالصحيفة ودعا عليا ليكتب ونحن قعودفي ناحية اذ تزل جبريل مهذه الآية ﴿ وَلا تُطْرِدُ الذِّينَ الَّهُ ﴾ ثم دعانا فأتيناه وهو يقول سلام عليكم كتب ربكه على نغسه الرحمة فكمنا نقعد معه فاذا أراد أن يقوم قام وتركنا فأنزل الله تعالى و إصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشى يريدون وجهه ولا تعدُ عيناك منهو تريد زينة الحياة الدنيا ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكر دواتبعهواه وكان أمره فرضا فكان رسول الله تطنيخ يقعدمعن فأذابلغ الساعة التىيقوم فيها قمناو تركنددحتي يقوم وأخرج ابن المنذر وغيره عن عكرمة قال مشي عتبة وشيبة ابند رابيعة وقرظة این عبید عمرو بن توقل والحارث بن عامر این نوف و مطعم این عدى في أشراف الكفار من عبد مناف الى أبي طالب فقالوا : لو إن أن أخيك طرد عنا هؤلاء الاعبد والحلفاء كان أعظر له في صدور نا وأطوع له عندنا وآدنى لاتباعنا آياد وتصديقه فذكي ذلك أبو صالب للنبي تشيئني فقال محمر من الخطاب لو فعلت بارسول الله حتى ننظر ماير يدون بقوله وما يصيرون اليه من أمرهم فانزل



مسائل الجاهلية

18-

الله سبحانه ﴿ وآنذر به الذين بخافون ، الىقوله سبحانه ﴿ أَلِيسَ الله بأعلم بالشاكرين ، وكانوا بلالاً وعمار بن ياسر وسالما مولى حذيفة وصبيحاً مولى أسيد والحلفاء ابن مسعود والمقداد بن عمرو وواقد بن عبدالله الحنظلي وعمرو بن عبد عمرو ومرتد بن أبى مرتد وأشباههم ونزل في أثمة الكغرمن قريش والموالى والحلفاء «وكذلك فتنا بعضهم ببعض» فلمانزلت أقبل عمر فاعتذر من مقالته فانزل الله تعمالى « واذا جامك الذين يؤمنون بآياتنا » وأقوله « ماعليك من حسامهم من شيء » جملة معترضة بين النهى وجوابه تقريراً له ودفعاً لما عسى أن يتوهم كونه مسوّغا لطرد المتقين من أقويل الطاعنين في دينهم كدأب قوم نوح حيث قالوا « مانراك اتبعك الا الذين هم أراذلنا بادى الرأى »و المعنى ماعليك شيءما من حساب المسانهم وأعمالهم الباطنة كما يقوله المشركون حتى تتصدى له وتبنى على ذلك ماتراه من الأحكام وأنما وظيفتك حسها هو شأن منصب الرسالة النظر الى ظواهر الامور واجراء لاحكام على موجها، وتفويض البواطن وحسابهما الى اللطيف الخبير ، وظواهر هؤلاء دعاء ربهم بالغداة والعشى . وروى عن ابن زيد ان المعنى ماعليك شيء من حساب رزقهم أي من فقرهم والمراد لايضرك فقرهم شيئآ ليصح لك الاقدام على ما أراده المشركون منك فبهم وقوله «ومامن حسابك عليهم من شي . » عطف

المسألة ٢٩

على ماقبله وجيى به مع أن الجواب قد تم بذلك مبالغة في بيان كون انتفاء حسابهم عليه بنظمه في سلكمالا شبهة فيه أصلاوهو انتفاء كون حسابه ليظير عليهم فهوعلى طريقة قوله سبحانه ﴿ فاذا جاء أجلهم لايستأخرون ساعة ولا يستقدمون ، في رأى وقال الزمخشرى ان الجلتين في معنى جملةو احدة تؤدي مؤدكى ولا نزر وازرة وزر أخرى ، كأنه قيل لاتؤ اخذ أنت ولاهم بحساب صاحبه وحينئذ لابد من الجلتين وتعقب بأنه غير حقيق بجلالة التنزيل وقوله ﴿ فتكون من الظالمين ، جواب للنهى

THE PRINCE GHAZI TRU: FOR OUR'ÀNIC THOUGH

انكاره الملائكة والوحي والرسالة والبعث

( الحادية والتسعون ) : عدم الإيمان بملائكة الله وكتب ورسله و اليوم الآخر و الكلام على ذلك مفصل في التفسير وكتب الحديث و العقائد و الآيات في ذلك كثيرة منها قوله تعالى « زعم الذين كفروا أن لن يبعثوا قل بلى وربي لتبعثن ثم لندبئن بم عملتم و ذلك على الله يسير > و من الشعر الجاهلي في انكار البعث والنشور : و ماذا بالقليب قليب بدر من الشيري تزين بالسنام و ماذا بالقليب قليب بدر من القينت و الشرب الكرام تحيين السلامة أم بكر فهل لى بعد قومي من سلام يحدثن الرسول بأن سنحيا وكيف حياة اصداء و ها و

187 وقال آخر : حياة ثم موت ثم نشر حديث خرافة يا أم عمر و ومن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى ﴿ وقالوا أاذا متنا وكنا ترابا وعظاماً أإنا لمبعوثون أوآباؤنا الأولون، وقدتكلمنا على معتقدات الجاهلية و أديانهم في غير هذا الموضع ایمانهم الجبت والطاغوت

مسائل الجاهلية

( الثانية والتسعون ) : الاعان بالجبت والطاغوت وتفضيل دين المشركين على دُن المسلمين قال تعالى ﴿ آلَمْ بَرَّ الى الذَّين اوتوا نصيباً من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت ويقون للذين كفروا هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلا، وقد تقدم الكلام على ذلك مفصلا . والمقصود هنا أن جلة الكتابيين كانوا يقولون للمشركين أنتم أهدى من المسلمين وما عندكم خير مم عليه محمد وأصحابه . وترى المتصوّفة والغلاة اليوم على هذا المنهج يتمولون أن دعاة أهل القبور والغلاة خير ممن يمنع عن ذلك من أهل التوحيد وحفاظ السنة

## 🔶 كتمان الحق مع العلم به ک

﴿ الشالثة والتسعون ﴾ : كنمان الحق مع العلم به . كما حكى الله

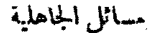


ذلك عن أحبار بني اسرائيل من البهود والنصارى فقد كتموا ما ورد في كتبهم من البشائر المحمدية و م يعلمون ورودها وذكرها في كتبهم والكلام في هذا الباب مفصل في الجواب الصحيح لشيخ الاسلام فعليك به فانه كتاب لم يؤلف مثله القول على الله بلاعلم؟

( الرابعة والتسعون ) : القول على الله بلاعلم وهو أساس كل فساد وأصل الضلال وأكثر الناس حظاً من هذه الخصلة الجاهلية مبتدعة المتكلمين فند تكلموا في الصفات الالهية يمالم ينزل الله بها من سلطان وأونوا قصوص الشريعة بما تهواد أنفسهم كما فعله الرازي في كتابه أساس التقديس وجزى الله شميخ الاسلام خيراً فند ردّ عليه ونقض أساسه وسجل ضلاله وجله وضيق أنفاسه هولو لا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسدت لارض

#### ﴿ التناقض ﴾

﴿ الخامسة والتسعون ﴾ : التناقض الواضح قال تعالى : بل كذبوا بالحق لما جامع فهم في أمر مريج، وهكذا أهل البدع من الغلاة وغيرهم يدعون الاسلام ويعملون أعمالا تناقض ماهم عليه من الدين



¥ź 2.

والكهانة ومافي حكمها

THE PRINCE GHAZI TRU FOR QUR'ÀNIC THOUGH

(السادسة والتسعون \_ والسابعة والتسعون \_ والثامنة والتسعون \_ والتاسعة والتسعون \_ والمائة ) : العيافة ، والطرق والطيرة ، والكهانة ، والتحاكم الى الطاغوت ونحوذلك . وقد تكلمنا على هذه الامور في كتابنا ( بلوغ الأرب في أحوال العرب ) بما لامزيد عليه وذكرنا هناك أو ابدهم وخرافاتهم وسائر ضلالاتهم . وكل ذلك من أعمال جهلة المسلمين اليوم وهم يحسبون

#### \*\*\*

وغالب مسائل الاصل رؤوس مسائل في كتاب أقتضاء الصراط المستقيم ، ومن أراد التفصيل فليرجع اليه وهذا آخر ما أردنا شرحه من المسائل التي أبطلها الاسلام . والجد لله ولى الافعاء . والصلاة والسلام على خير الانام ومصباح الظلام وعلى آله وصحبه ومن تبعهم باحسان

في oذي احجة وهو يوم الخميس **ب**عد الظهر من سنة ١٣٢٥ ه



الغبرس

وہتے ہوت

﴿ مسائل الجاهلية ﴾

المسألة المفحة

اهداء الكتاب \*\*\* مقدمة الناشر ź خطبة الكتاب ٩ دعاء الصالحين 1 111 ۲ ۱۱ ۲ التفرقي ۲۰ ۳ مخالفة ولى الأمر ع التقليد 13 الاقتداء بالعالم الفاسق أو العالم الجاهل 0 12 الاحتجاج بماكان عليه الآباء بلا دليل Ĩ 10 الاحتجاج على الحق بقلة أهله Y 13 الاستدلال على بطلان الشي. بكونه غريباً A 14 انخداع أهل التموة والحيلة بقوتهم وحيلتهم 9 14 انخداع أهل الثروة بتروتهم 4.15



السألة المغجة الاستخفاف بالحق لضعف أهله 11 ۲۳ وصم أنصار الحق بما ليس فيهم 14 ٧٤ التكبر عن نصرة الحق لأن أفصاره ضعفاء 14 20 استدلالهم على بطلان الشيء بكونهم أولى به لوكان حقاً 18 22 جيلهم بالجامع والفارق 10 27 ٢٦ الغاوُّ في الصالحين 44 الاعتذار بعدم الفهم 17 ٣. انكارهم الحق الذي لا تقول به طائفتهم 1 34 التمسك يخرافات السحر 19 34 التناقض في الانتساب 4+ 34 صرف النصوص عن مدلو لاتها 21 ₩٤ ٢٢ تحريف كتب الدين ٣٤ الإنصراف عن هداية الدين الى ما بخالفها. 73 30 كفرهم عامع غيرهم من الحق 12 30 ادّعاءكل طائفة حصر الحق فبها. 50 34 انكار ما أقرُّوا أنه من دينهم 27 \*\* الجاهرة بكشف العورات ۲V \*\* التعبد بتحريم الحلال ۲٨ ٤.

This file was downloaded from QuranicThought.com



المتهرس

This file was downloaded from QuranicThought.com



مسائل الجاهلية

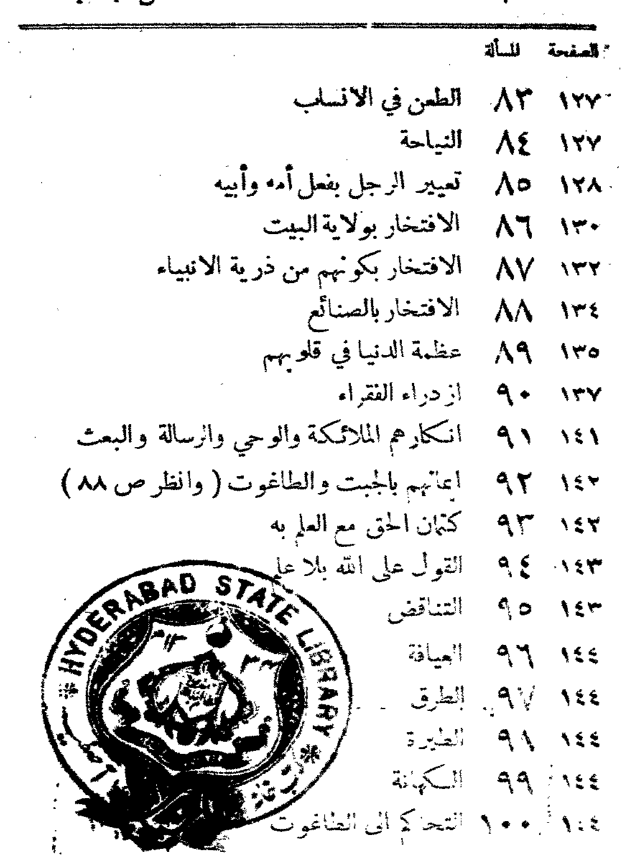
188



.

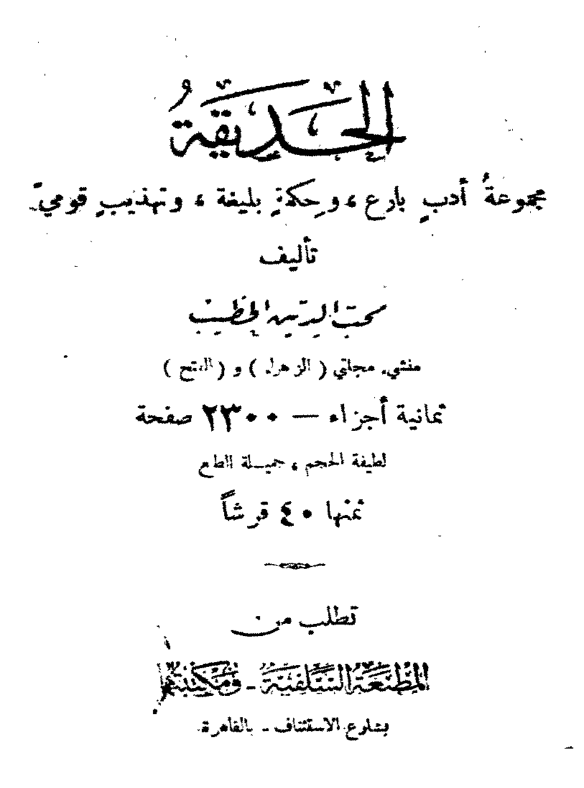
PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

مسائل الجاهلية



This file was downloaded from QuranicThought.com





This file was downloaded from QuranicThought.com



أتمت المطبعة السلفية طبع الجزء الاول من هذا الكتاب اللمظيم، فجاء في ٢٣٥ صفحة كبيرة مطبوعاً على ورق فاخر جداً يحروف بعيلة . واعتمدنا في تصحيحه على نسخة العلامة الشنقيطي الحكبير المنقولة من خط المؤلف ، وحليناه بتصحيحات العلامة الجليل صاحب السعادة الاستاذ أحمد تيمور باشا ، وبتصحيحات الجليل صاحب السعادة الاستاذ أحمد تيمور باشا ، وبتصحيحات وتعليقات المحقق الكبير الاستاذ عبد العزير الميمني الراجكوني استاذ آداب اللهة العربية في جامعة عليكره الاسلامية في الهند فجاء من مغاخر ما قامت به الطباعة المصرية في هذه الايام وعند تسلم كل جزء تدفع قيمة الاشتر اك بالجزء الذي يليه